المكتبة الصوفية

# تحفه الأكيابي معقه الأكيابين في من الظن النامِين الظن النامِين الن

تأليف الولى العتارف بربه على بن محمد الشهير بالمصرى

الأستاذ الدكتور اعداد وتحقيق المستشار الأستاذ الدكتور المستشار المستشار المستشاري المستشار ا

الناشر مكتبة الثقت فية الدينية

### المكتبة الصوفية

# تحفه الأكياب والمحقة الأكياب والمحتفية الأكياب والمحتفظة المحتفظة المحتفظة

تأليف الولى العكارفِ بربّه على بن محمّد الشهير بالمصرى

اعداد وتحقیه الأستاذ الدکتور المحرار عبد الرحیم التا میمی وهب توثیق علی وهب ت

> الناشر مكتبة الثق الديبنية

| مسب ۲۱ توزيع الظاهر_ القاهرة<br>E-mail:alsakafa_alDinaya@hotmail.com |                           |  |
|----------------------------------------------------------------------|---------------------------|--|
| Y 6/1811A                                                            | والميلاامق                |  |
| 977 - 341 - 223 - 7                                                  | الترقيم الدولي<br>I.S.B.N |  |

## بِسَمِ ٱللهِ ٱلرَّحْمُنِ ٱلرَّحِيمِ

#### قال تعالى:

﴿ أَلَا إِنَّ أُولِيَآ اللَّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ عَخْزَنُونَ ۚ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ عَخْزَنُونَ ۚ عَلَيْهِمْ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ عَنْرَنُونَ ۚ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ اللْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ اللْمُؤْمِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ ا

صدق الله العظيم

#### متتكمتنا

الحمد لله رب العالمين.. والصلاة والسلام على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

#### أما بعد،،،

فإن لله سبحانه وتعالى نعمًا تطالع الناس صباحهم ومسائهم وتحيط بهم من فوقهم ومن تحتهم وعن أيمانهم وعن شمائلهم.

ومنها المنظور والمستور، والمعلوم والجهول. تفيض عليهم بآثارها اللموسة في أنفسهم وفي آفاقهم.

وفى طليعة هذه النعم التى أفاضها الحق تعالى على عباده نعمة الحياة والإيجاد، ونعمة الخلق والإمداد والإعداد، مما غدا به الإنسان أعظم آية من آيات الله فى خلقه، تشكل أروع أداة للدلالة على وجود الخالق البارئ المصور، وضرورة الإيمان والاعتراف بفضله، ووجوب التوجه إليه وحده بما وجب من حقه فى الإجلال والتقديس، وحتمية استشعار عظمته وسلطانه، وتعميق الخضوع له، والخشية منه.

وتاكيد الحب فيه، والسولاء له، ووجدان الأنسس به، والاسترواح بذكره، والشوق إلى لقائمه، والسكينة إلى جواره.

تلك هى العبادة الواجبة لله سبحانه وتعالى. لا يجد الإنسان كيانه إلا فيها، ولا امتداده إلا بها، ولا وجوده إلا في الالتزام بها قولاً وعملاً، أمرًا ونهيًا، خلفًا وسلوكًا، واقعًا وتطبيقًا. لقد غدا الإنسان للكون سيدًا فلا أقل من أن يمضى لله عبدًا، ولحق الله تابعًا..

إن الوجود كله عابد بطبيعته، منصاع لوظيفته لا يسعّه إلا أن

يطيع ربه فى ولاء، لا يشوبه استنكاف، ولا يطاوله تأب، بل إنه جميعًا من أعلاه إلى أسفله، يهتف فى البداية من عالم الأزل بلغة المقهور أمام عظمة القاهر.. وهتاف العابد أمام قدسية المعبود بما سجله الحق فى قوله: ﴿ ثُمَّ اَسْتَوَىٰ إِلَى ٱلسَّمَآءِ وَهِى دُخَانٌ فَقَالَ هَا وَلِلْأَرْضِ ٱثْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهَا قَالَتَآ أَتْنِنَا طَآبِعِينَ ﴿ ﴾ (١).

والإنسان وإن كان يساوق الكون في العبادة بفطرته فإنه ينبغي عليه أن يفوقه في العبادة منزلة، وأن يعلوه فيها درجات تتناسب وحقيقة الفرد، وتكوينه المتمسيز بالعقل الإرادة والاختيار والميول والنزعات والرغائب، وأن يكون لهذه العبادة الاختيارية نمطها الخاص الذي يواكب الفطرة.

إن العبادة حق الله على عباده، ما خلقه الله إلا لها، ولا يرضى عنهم إلا بها. وما زاولوها، ومارسوا شعائرها في إخبات وخشوع، وفي تذليل وخضوع، وخوف منه، يشفعه الرجاء، وتضرع إليه يحدوه الأمل، وعرفائنا له بحقه عليهم وواجبهم نحوه، مستبقين في حلبته، مسارعين إلى خيره .. إلا أبدلهم الله من الضيق فرجًا، ومن الشدة مخرجًا، ومن القلق اطمئنائنا، ومن الخوف أمثا، ثم غفر زلتهم، وأقال عثرتهم، وقبل أوبتهم، ورحم ضعفهم، وجبر كسرهم، وأخلف لهم ما بذلوا، وضاعف لهم ما عملوا، ويسر لهم أسباب قبوله، وفتح لهم أبواب رضوانه، فجمع عملوا، ويسر لهم أسباب قبوله، وفتح لهم أبواب رضوانه، فجمع لهم أطراف الخير، وجعلهم في شرف قربه وجواره.

والحق: أن السلوك إلى رب العالمين هو الشامة الدائمة التى بها يقف الإنسان من ربه على مكانته، متفاعلاً ماضيًا في طريق الله الذي خطه له، وأرشده إليه، وهداه به ..

<sup>(</sup>١) سورة فصلت: الآية ١١.

والسلوك إلى الله سبحانه وتعالى ضرب من الخضوع بالغ حد النهاية ناشئ عن استشعار القلب عظمة العبود. وليس عند القلوب المؤمنة والأرواح الطيبة، والعقول الذاكية: أحلى ، ولا ألذ ولا أطيب، ولا أسر، ولا أنعم من محبة الله، والأنس به، والشوق إلى لقائه.. وكلما كانت المحبة أكمل، وإدراك المحبوب أتم، والقرب منه أوفر، كانت الحلاوة واللذة والسرور والنعيم أقوى..

والإسلام الحنيف قد حرص على إحاطة الإنسان بمناعات عقدية وخلقية وتربوية تحول دون أن يتاثر هذا الإنسان بالمغريات أو التيارات التي تناول من كرامته، أو تجط من مكانته.

كما زود الإسلام الإنسان بمضادات ذات قيم فعالة، تعالج ما قد يبتلى به من إصابات سلوكية تودى به إلى الهاوية، أو تنجم عنها أعراض وخيمة. ذلك لأن في الإنسان «قابلة التأثر» وهو يملك «القدرة على التأثير».

فكان لابد من صيانة قابلية التأثر لديه، لكى لا يكون مجالاً رحبنا للمؤشرات الخارجية المنافية للفطرة السليمة، والدوق الرفيع والكمالات الإنسانية ولأن الإنسان يملك القدرة على التأثير فيما حوله أصبح من الضروري أن يظل هذا الإنسان سليما لتظل تأثيراته سليمة وصحيحة.

ف النظرة الشمولية التى يرتكز عليها الفكر الإسلامى فى تقويم السلوك الإنسانى تقرر: أن هذا السلوك ينعكس لا على حياة الإنسان نفسه فحسب، بل على الموجودات كافة بشكل مباشر أو غير مباشر. إذ ما من طاقة إلا ولها أثر؛ لذلك اهتم النهج الإسلامى بالسلوك باعتباره العامل الحاسم.

والإسلام يعتمد فى توجيه السلوك البشرى على موضوعية الأخلاق وفطرية البصيرة التى تدركها فى بساطة ونقاء، وفى الأخلاق وفطرية نفسه تزود الإنسان بالطاقة والقدرة وتنفخ فيه العزيمة والإرادة للوفاء بمقتضياتها، وتتدخل فى الأحوال التى تلتبس فيها الأمور على هذه البصيرة الفطرية أو التى تغلب فيها الشهوات والرغبات البشرية لتجلو وجه الحق، وتبرز معالم الخير والبر.

ومن هذه الناحية تلبس الأخلاق ثوبها الإسلامي، وتصطبغ بالصبغة الإسلامية، ويصبح الوفاء بمقتضاها والتمسك بقواعدها مبنيا على المعنى القائم بالعقيدة. بحيث يجد الإنسان في امتثال هذه الأخلاق توافقًا بينه وبين عقيدته يبعث في نفسه والرضا والاطمئنان والاستقرار.

ولاشك أن السلمين الأولين قد طفقوا منذ فجر الإسلام يتأملون في المثل القرآنية العليا ليتخذوا منها نبراسا يضيئون به أعماق قلوبهم ليستكشفوا في دخائلها عناصر الأحوال الروحية التي شاهدوها ممثلة في نبيهم بعد أن ظفرت بالرضا الإلهي العميم.

ومما لا سبيل إلى الريب فيه: أن المصدر الأول السذى أرشد المسلمين إلى هذا الصراط السوى وأنار لهم طريق العروج إلى رب العالمين هو القرآن الكريم والأحاديث القدسية.

وأن المصدر الثانى هو أقوال النبي الجليل صلوات الله وسلامه عليه وأفعاله الظاهرية وأحواله الباطنية التي يرونها ببصائرهم ويستشفونها بقلوبهم، فيتخذون منها مثلهم ونماذجهم الرفيعة، وشموسهم الساطعة التي تضئ لهم سبيل الحياة.

فأجلاء الصالحين قد اتخذوا من سلوك النبي الشين الستضاءوا به، فاستخلصوا من حياة الرسول الكريم السيط سلوكا تسامى بهم .. وإن الاقتداء برسول الله أساس أصيل لسلوك المؤمنين إلى الله.. قال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللهِ أُسْوَةً حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللهَ وَٱلْيَوْمَ الْاَحْرَ وَذَكَرَ ٱللهَ كَثِيرًا ﴿ لَقَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ وَالْيَوْمَ اللهَ وَالْيَوْمَ اللهَ وَذَكَرَ ٱللهَ كَثِيرًا ﴿ اللهَ اللهُ اللهَ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهُو

فلا شيء يفيد الإقناع واليقين كرؤية الشيء ماثلا متحققا، وتحقق السلوك إنما يتم عن طريق وجود القدوة أو المثل الكامل، ولقد كان رسول الله على حافز لمن يريد السلوك الحق.

ولا يخفى «أن وجود نموذج أخلاقى بشرى هو أعظم حافز لمن يريد أن يبوئ الأخلاق فى نفسه محلا كريما، أن يبذل جهده وأن يظل على جهاده. لأن أمله فى تحقيق غايته ليس مستحيلا. كما أنه ليس بعيدا، والتهمة فى عدم تحقيق هذه الغاية لم تعد فى استحالتها أو بعدها، ولكن فى قصور الجهد للبذول من أجلها.

وذلك يدفعه إلى بذل الزيد من الجهد، سواء حقق فى نفسه المثل الأعلى أو قاربه فإن إنسانا يجعل هذا غايته، لهو إنسان عالى المنة، عظيم الخير والبر وكل إنسان يستطيع أن يحقق فى نفسه قدرا أكبر من التآسى بهؤلاء المثل البشرية العالية، يصبح بدوره أسوة وقدوة لمن لم يبلغ مبلغه، وتصبح هناك سلسلة من الأسوة الحسنة تتفاوت درجاتها فى مراقى الكمال.

وفى كيفية السلوك إلى رب العالمين يذكر الحكيم الترمذى وهو من علماء القرن الثالث الهجرى: «أن الطرق شتى وطريق الحق مفردة، والسالكون طريق الحق أفراد، ومع أن طريق الحق

<sup>(</sup>١) سورة الأحيراب الآية ٢١.

مفردة، فإنه تختلف وجوهه باختلاف أحوال سالكيها من اعتدال المنزاج وانحرافه، وملازمة الباعث، وقوة روحانيته وضعفها، واستقامة همته وميلها، وصحة توجهه وسقمه».

وكلام الحكيم الترمذى هذا يضع الباحث أما مقولة تتضمن: «أن السلوك هو كل ما يصدر عن الإنسان من قول أو فعل وما يتخذ من اعتقاد أو قصد».

فالسلوك الإنساني على اختىلاف أنماطه، وتباين أغراضه وأوصافه يعتبر سلسلة من العمليات المتتابعة المتتالية، وبشكل يجعل من مجموعها صيغة فعلية واحدة، تودى غرضها بعد أن تتجسد حقيقة سلوكية.

ف الفعل - أى فعل يقوم به الإنسان - يمر بمراحل متعددة، تبدأ مسن داخل السذات الإنسانية، وتنتهى إلى خارجها، وحتى تكتمل عناصر وجوده النفسى، والفكري ليتخذ مرحلة السلوك الفعلى فى الحياة، ويقوم على : «أعمال الإنسان الإرادية المتجهة نحو غاية معينة مقصودة»، ف الفعل يتحدد تخطيطه، ويكتمل تصوره، وتصور الغاية المستهدفة له، قبل أن يحتل موقعه فى الحياة العملية.

ولأهمية الفعل والسلوك الإنساني. اعتنى الإسلام بتنظيم عناصر الفعل والسلوك ووضع المقاييس والموازين القادرة على جعل الفعل محققا للخير والسعادة.

وبإنعام النظر في مجمل نص الحكيم الترمذى الآنف الذكر يلاحظ أن السلوك الإنساني يعتمد على أمور أهمها: «المشير والغاية والنية والقصد»، ولكل من هذه الأمور أثره في توجيه السلوك والفعل الإنساني..

ويأتى اهتمام الإسلام وتركيزه على بناء الذات الإنسانية من داخلها فائما على إيمانه بأن أنماط السلوك إنما هي تعبير عن محتوى الإنسان الداخلي، فإن لم تشكل الذات الداخلية، وتبنى بناء خيرا وسليما لا يمكن أن يكون البناء الخارجي إلا هيكلا خاويا، وشباكا من النفاق والوباء التي تتربص بالإنسان للإيقاع به.

لذلك جاء قوله تعالى معبرا عن هذه الحقيقة ومحذرا منها: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُبْطِلُواْ صَدَقَتِكُم بِٱلْمَنِّ وَٱلْأَذَىٰ كَٱلَّذِى يُنفِقُ مَالَهُ، رِئَآءَ ٱلنَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِر ﴾ (١).

أما سر الموقف الإسلامي هذا وعدم إقراره بتمثيل الفعل للإنسان الفاعل إلا إذا قام على قصد ونية فلأن الفعل ما هو إلا نتاج موقف إنساني داخلي.

ولم يات وجوده كفعل متجسد إلا بعد أن اكتمل وتحددت غايته في داخل الإنسان كنتاج لعوامل ذاتية أساسية هي :

١- المعرفة بالفعل وتصور أبعاده وغاياته.

٢- وجود الميل والرغبة النفسية لهذا العمل وحصول فناعة بتطابق وحصول فناعة النفس بتطابق الفعل مع غايمة النفس ومراميها المطلوبة.

٣- اتخاذ القرار الإرادى الحاسم بإحداث الفعل وتحريك
 مختلف القوى الجسدية والفكرية والنفسية للشروع بالفعل.

فانطلاقا من هذه الحقيقة بنى الإسلام موقفه المؤمن بأن روح القصد هو روح الفعل وحقيقته.

ويلاحظ الإسلام باهتمام بالغ العلاقة بين هذا والوعاء

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ٢٦٤.

والشكل المنظور للفعل بين القصد والغاية، ليتأكد من تطابقه مع العناصر الذاتية التي يصنع منها الفعل بحيث يأتي الفعل صياغة حية وتعبيرا أمينا عن الدوافع والمقاصد.

فإن مارس الإنسان أفعاله ومواقفه على هذا الأساس النزيه المخلص، كان الفعل يمثل حقيقة الذات الإنسانية وكان فاعله يستحق المجازاة عليه، لأنه يمثل موقفه وإرادته.

وبهذه التوعية يريد الإسلام أن يجعل سلوك الفرد المسلم فأنما على أساس الاختيار اليقظ الواعسى، بعيدا عن العادة الآلية التي تجعل من السلوك الإنساني سبكونا رتيبا، لا يعبر عن وعي الإنسان وارتباطه بخالقه

وكم هو سهل هدم الموقف الإنساني والانسحاب من الفعل مهما يكن خيرا وضخما عندما يبنى هذا الفعل على أساس من الآلية والاعتياد بعيدا عن الوعى والقناعة والاتجاه الذاتي اليقظ.

لذلك حرص الإسلام على تثبيت قواعد الفعل في اعماق النذات الإنسانية ليضمن الاستمرار على فعل الخير وبناء الحياة الإنسانية.

إن تحديد أشكال السلوك التى ينبغى أن تسلك وتعيين الدافع الذى ينبغى أن يدفع إليها. لئن كانت المشكلة الأساسية التى زلت فيها عقول البشر سواتى فيها الوحى بالحل الأمثل، إلا أنه ثمة مشكلة أخرى متعلقة بها ولا تقل عنها أهمية، وهى المتمثلة في السؤال التالى: كيف يصبح الدافع مؤديا فعلا إلى السلوك العملى؟

ومن البين أن هذه المسكلة تزداد أهمية بازدياد أهمية الصلحة بين الدافع والسلوك حتى تبليغ الذروة في التصور

الإسلامى باعتبار أن تلك الصلة صلة عضوية بين العقيدة والسلوك.

لقد بنى كثير من الفلاسفة والمفكرين نماذج نظرية من السلوك الإنساني الفردى والجماعي كالجمهورية التي تصورها فلاطون، والمدينة الفاضلة التي بناها الفارابي، وربما كانت بعض البناءات حاملة لعناصر من الحق.

إلا أن أصحابها لم يوفقوا في كثير من الأحيان في توفير العنصر النفسي الذي يجعل الناس يعيشونها واقعا. لا على المستوى الفكري فقط.

ولقد طرح «كانت» هذه الشكلة بشكل جدي ، حيث وضع السؤال التالى : «إذا كان الواجب معنى عقليا صرفا فكيف يمكن أن يكون دافعا نفسيا إلى العمل»؟ ثم انتهى في الإجابة إلى أن عاطفة الآحترام هي الواسطة التي تجعل الواجب دافعا إلى العمل.

ولكن بيانه هذا يبقى مغرفا فى التجريد ولا يطرح القضية طرحا عمليا مفيدا..

أما الإسلام فإنه لم يكتف برسم المنهج السلوكي وبيان الدافع الذي ينبغي أن يؤدي إليه، ولكنه عمل على تهيئة النفوس وإعدادها إعدادا علميا لتتحول المبادئ النظرية إلى واقع عملي، وبالتالي ليرتبط الدافع بالسلوك ذلك الارتباط المتبغي ومن الأساليب التربوية المتبعة في ذلك:

أولا: الستركيز على تقويه التصديق بالمفهم التعلقة بالعقيدة والعمل لتعميق تلك المفهم حتى تبلغ مرحلة السيطرة على النفس، فتفيض الجوارح عندئذ بالسلوك فيما يشبه التلقائية.

يقول الحكيم الترمذى في شأن الذين في اضت جوارحهم بالسلوك: «كلما بدا لهم أمر أو خطر ببالهم لم يتمنوا ولا أطعموا أنفسهم، وانتظروا ما يبرز لهم من السطور في اللوح السابق قبل خلق السموات فسلموا لربهم، وانقادوا لحكمته كالعبيد فعاشوا في الدنيا بأرفع الدرجات، وماتوا بروح وريحان، ولقوا ربا غير غضبان ، رضوا عن مولاهم ، فرضى عنهم، فأيدهم في الدنيا بروح منه، وفي الآخرة قربهم ولطف بهم أُولَتِكَ حِزْبُ اللهِ أَلاَ إِنَ عَزِبُ اللهِ لا خَوْثُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ مَا لَيْدُونَ ﴿ أَلا إِنَ أَوْلِيَآ اللهِ لا خَوْثُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ مَا نُورَى ﴿ أَلا إِنَ أَوْلِيَآ اللهِ لا خَوْثُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ مَا نُورَى ﴿ أَلا إِنَ أَوْلِيَآ اللهِ لا خَوْثُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ مَا نُورَى ﴾ (١) ، ﴿ أَلا إِنَ أَوْلِيَآ اللهِ لا خَوْثُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ مَا نُورَى ﴿ أَلا إِنَ أَوْلِيَآ اللهِ لا خَوْثُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ مَا نُورَى ﴿ أَلا إِنَ أَوْلِيَآ اللهِ لا خَوْثُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ مَا نَوْلِيَا وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

استنارت قلوبهم باليقين فصارت أمورهم في نوائبهم كالمعاينة كلما حل بهم أمر من عسر أو يسر، أو خوف أو أمن أو ذل أو عز أو بالاء أو نعمة، حرقت أبصار قلوبهم، فأبصرت في لحظة أن هذا الأمر قد كان في اللوح المحفوظ كما برز لنا الآن.

وهو حكم الله علينا، لم يكن فيهم من الشهوات ولا من الهوى من القوى المن عليهم قبوله من ربهم، وتلقوا أمره بالهشاشة وطلاقة النفس وبشر الوجوه، فهم الراضون والصابرون.

وتحصل هذه الدرجة من التصديق برؤية ما في مبادئ العقيدة من مبادئ من عناصر الحق والصدق ، بعد النظر والتأمل والتدبر وقد كرس القرآن الكريم شطرا كبيرا من آياته لتوجيه الإنسان نحو الشواهد التي تبصر بصحة العقيدة، وهي الشواهد التي تحفل بها النفس الإنسانية والآفاق الكونية .

إن الفكرة متى كانت تحمل الحق ومتى ظهر ذلك الحق

<sup>(</sup>١) سورة المجادلة: الآية ٢٢.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس: الآية ٦٢.

ناصعا للنفسس، واقتنعت اقتناعا ذاتيا ، كانت دافعة إلى ما تقتضيه من العمل.

ولذلك فإن التعاليم الإسلامية أطنبت فى تبصير النفوس بالحق فى العقيدة ودعتها إلى الاقتناع بها اقتناعا ذاتيا ، فكان ذلك أسلوبا تربويا عمليا لجعل العقيدة دافعة إلى السلوك.

ثانيا: تربية السلم على الشعور المستديم بالحضور الإلهى في كل ما يأتيه من الأعمال وذلك بالإحساس الداخلي بأن كل إبضاء لفعل أو انتهاء عن فعل. إنما هو تحقيق لعنى الطاعة المطلقة لله تعالى.

وقد جاء تعبير عن هذا المعنى فى قول رسول الله وعن حينما سئل عن الإحسان فقال: «أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك». فمن بلغ إلى حقيقة الإحسان لم يقدر أن يلتفت إلى أحد سوى الله تعالى، لأنه مشاهد له بقلبه ومحال أن يراه ويشهد مفه سواه.

ويرى كثير من الباحثين: أن هذا المعنى قد تمثل فى مبدأ النية... ذلك المبدأ الإسلامى الذى تقاس به الأعمال. والنية هى دالة التلازم بين الدافع أو الباعث أى العقيدة وبين العمل السلوكى ، وجعل الإسلام هذه النية شرطا فى قبول الأعمال جميعا إنما هو أسلوب تربوى عملى حى. يجعل المسلم دائب الربط بين عقيدته وبين عمله فيتكون له ذلك خلق من إجراء الأفعال الظاهرة وفق الصورة العقدية.

بل إن العمل الـذى تتحقق فيـه النيـة ربمـا أصبـح هـو نفسـه عاملا ـ بكثرة التكرار ـ على تقويـة الإيمـان وتعميقـه.

كمسا يفيسد قولسه تعسالي: ﴿ وَلوْ أَنَّهُمْ فَعَلُواْ مَا يُوعَظُونَ بِهِ - لَكَانَ

خَيرًا لَّهُمْ وَأَشَدَّ تَثْبِيتًا ﴿ ﴾ (١)، قال الأستاذ الإمام: لكان خيرا لهذم في مصالحهم، وأشد تثبيتا لهم في إيمانهم.

فإن الامتثال إيمانا واحتسابا يتضمن الذكرى، وتصور احترام أمر الله والشعور بسلطانه وإمرار هذه الذكرى على القلب عند كل عمل مشروع يقوي الإيمان ويثبته، وكلما عمل المرء بالشريعة عملا صحيحا انفتح له باب العرفة فيها، بل ذلك مطرد في كل علم.

ثالثا: الحث على العلم والدعوة إليه دعوة جعلت تحصيله فرضا عينيا في بعض، وكفائيا في بعض آخر. ثم ربط هذا العلم بمفهوم خاص هو التصور الذهني للحقائق الذي يقترن بالسلوك العملي.

ولذلك فإن العلم الذى هو مجرد التصور ليس هو العلم المطلوب إسلاميا. ولقد عبر الشاطبي عن ذلك المعنى بقوله: «كل مسألة لا ينبنى عليها عمل فالخوض فيها خوض فيما لم يدل على استحسانه دليل شرعى».

وإن هذا الربط بين الصورة والعمل في مفهوم العلم مع الترقى في طلبه إلى درجة الوجوب لهو تمرين تربوى من شأنه أن يجعل الإنسان ينزل من أفكاره ما يجرى عملا على جوارحه، وإذا كان أول علم دعى الإنسان إلى تحصيله هو العلم بالعقيدة، أصبحت هذه التربية عاملة على أن تصبح العقيدة دافعة إلى تحقيق السلوك بمقتضى الشريعة.

لقد جاء الإسلام ليكون منهج حياة، والحياة عمل وسلوك، ولذلك اعتبر السلوك هو الثمرة التي يسعى إليها.

ولا يخفى «أن مظاهر السلوك الإنساني تنحصر في القلوب

<sup>(</sup>١) سورة النساء: الآية ٦٦.

والعقول والجوارح فللقلوب مشاعر وأحاسيس وعواطف، وللعقول توجيهات ومنازع، وللجوارح وظائف وأعمال. وهذه الثلاثة تستوعب كل الوان النشاط للسلوك الإنساني».

والقلب هو: «بضعة من لحم في جوف بضعة أخرى. وسمى قلبا لأنه يتقلب. واسم القلب اسم جامع يقتضى مقامات الباطن كلها: الصدر والقلب والفؤاد واللب. وفي الباطن منها ما هو خارج القلب، ومنها ما هو من داخل القلب، فأشبه اسم القلب اسم العين»، والقلب وملكاته هو القوة المهيأة لتأدية الوظائف العليا.. واسم القلب يستعمل عند الإجمال ويراد به أحيانا جميع القوى الإنسانية الباطنة كلها. كما يستعمل عند التفصيل ويراد به هذه القوة التي لها الإمرة على توجيه مملكة الإنسان.

والعقبل موهبة من مواهب الله سبحانه وتعالى. كما أن الطاعبات مكاسب العبد، ولا تنبال المكاسب إلا ببالواهب، والعقبل يعطيه الله للناس على قدر مراتبهم. فمن كان من الله تعالى أقرب كان حظه من العقل أوفر».

ويقول الحكيم المرمذى: «الناس يتفاضلون في أصل البنية في الفطنة والكياسة والحظ من العقال. والعقال على ضربين: ضرب منه يبصر أمر دنياه، وهو نور الروح، وهو موجود في عامة ولد آدم إلا من كان فيه خلل أو علة وبينهم في ذلك العقل تفاوت عظيم.

وضرب منه يبصر أمر آخرته، وهو من نور الهداية والقربة، وذاك موجود في الموحدين مفقود في المسركين، وبين الموحدين في ذلك العقل تفاوت عظيم. وسمى عقلا لأن الجهل ظلمة وعمله على القلب. فإذا غلب النور وبصره في تلك الظلمة وأبصر فصار عقالا للجهل».

فالترمزى يسرى أن النساس يتفساوتون فيمسا بينهم بقدر حظوظهم من العقبل وأن هذه الحظوظ تتفاوت بحسب قرب الناس أو بعدهم من الله تعالى، والحكيم الترمذى يقسم العقبل إلى :

عقل خاص بأمور الدنيا يؤهل الإنسان لأمور الآخرة.

وعقل خاص بالتجرد عن كل أحوال الدنيا، يرقب الألطاف الإلهية، وينتظر فضل الله تعالى .. يقول الحكيم : « والعقل على قسمين: أحدهما القصد به إزالة الحمق وفعله حسن التدبير في أمر الدنيا والإقبال على أمور الآخرة.

وثانيهما: عقبل الكرامية الذي هو ينفعيل كليه بالتوفيق مع رؤية المنية والتبرى عن نفسه».

والمتأمل في هذي القسمين للعقال، يلاحظ أنهما ليسا تقسيما للعقال الإنساني بوصف عقالا واحدا ذا وظيفتين، ولكنه: تقسيم نوعي للعقال الإنساني، وكأن الناس يحصل بعضهم على ما هو القصد به إزالة الحمق، والبعض الآخر يحصل على عقال الكرامة.. ولا يقف الحكيم عند تقسيم العقال إلى هذه القسمة النوعية، بل نراه يقسم العقال إلى تقسيم مكاني وعضوى، نم يحدد لكل قسم وظيفته، فيقول: « فصل في ذكر العقال، نم العقال عقال الحجة وموضعه الدماغ وشعاعه إلى القلب. وعقال الكرامة ومستقره في الغيب، ونوره وسلطانه في القلب.. ثم هو نوعان: عقال طبيعية، وعقال تجربة وكلاهما يودي إلى النفعة كما قال القائل:

فعق ل هـ و مطبوع وعق ل هـ و مصنوع لا ينف ع مصنوع إذا لم يــــك مطبوع كما لا تنفع الشـ مس وضوء العـ ين ممنوع ويعلق أحد الباحثين على هذا النص للحكيم فيقول: «وواضح أن عقل الطبيعة هذا هو العقل الإنساني الفطري الذي خلق كما يقال صفحة بيضاء، ثم تتكون فيه المعلومات والخبرات بالممارسة والاكتساب. ومن هنا يصبح عقل تجربة. كما سماه الترمذي. وهو أقرب إلى العقل المستفاد. كما كان يسميه الكندي متأثرا بأرسطو في تقسيمه للعقل الإنساني ولعل عقل الطبيعة عند الترمذي هو العقل بالقوة عند الكندي وأرسطو من قبل».

ويشير الحكيم إلى دور العقل في حياة الإنسان المؤمن قائلا: «والعقل عقل النفس عن الهوى، وفعله حسن التمييز، وضده الهوى، وهو علاقة القلب إذا تعلق به بوصله إلى الله تعالى».

وأعطى المؤمّن العقل ليزين الطاعات فى صدره، ويريه قبت العاصى فهذا فعل العقل ومسكنه فى الدماغ، وإشراقه فى الصدر. وذلك قوله: ﴿ وَلَكِكَنَّ اللَّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ، فِي قُلُوبِكُرْ ﴾(١)، وإنما زين الإيمان فى القلب بالعقل.

أما الجوارح فهى: اللسان، والسمع، والبصر، واليدان، والرجلان، والبطن، والفرج. وهذه لها وظائف وأعمال.. فالقلوب والعقول والجوارح هى مظاهر السلوك الإنسانى: «والقلب أمير على الجوارح». كما أن القلب ملك الملكة الإنسانية فأى جارحة إنما تتحرك بإرادته، وتعمل بأمره، وتتصرف بتوجيهه وهو حين يصدر أوامره، أو يوجه توجيهاته، إنما في ذلك إلى ما وضعه الله فيه من أنوار الهداية، وما يدبره له العقل بناء على ما يتمثل فيه من صور الأمور التي تنقلها إليه الجوارح والحواس الظاهرة والباطنة.

فإن وصلت إلى ساحة القلب في الصدر مطالب للنفس عرضها

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات: الآية ٧.

القلب على ما ورد به من أنوار المعرفة والهداية الإلهية، ثم وضعها أمام العقل ليستبين منها ما يتفق مع الحق والخير، وما لا يتفق فما وجده يتفق مع ما فيه من أنوار الهداية والعقل أمضاه، وأصدر به الأوامر للجوارح الظاهرة لتنفيذه، وإلا نفاه واستبعده.

وفى كتاب «الأكياس والغريان » يذكر الحكيم الترمذى قيما إسلامية سلوكية تقوم على أسس ثلاثة هى: الحق، والعدل، والصدق. وهذه القيم الثلاثة بدورها تتقاسم القوى الإنسانية المختلفة ومظاهر السلوك الإنسانى: القلوب والعقول والجوارح. فتوجهها نحو سلوكية هادفة وواعية. سلوكية ليست خيالية أو وهمية بل إنسانية وعملية، تبلغ أقصى درجات الدقة فى التحقيق حينما تتمخض عبودية خالصة لله تعالى.

يقول الحكيم: إنا وجدنا دين الله ﷺ مبنيا على ثلاثة أركان: على الحق، والعدل، والصدق.

فالحق على الجوارح، والعدل على القلوب، والصدق على العقول، فإذا قرب غدا إلى الميزان لوزن الأعمال وضعت الحسنات في كفة الحق، والسيئات في كفة العدل، والصدق في لسان الميزان. به يتبين رجحان الحسنات على السيئات كمنتهى رضا الله عن العباد في عبوديتهم. كل امرئ اجتمع فيه هذه الثلاثة، فإذا افتقد الحق من عمل خلفه الباطل، وإذا افتقد منه العدل خلفه الجور، وإذا افتقد منه العدل خلفه الكذب.

ومن يتأمل هذا النص من كلام الحكيم الترمذى ، ويتفرس فيه أبعادا وأعماقا، ويتعرف على المعانى، ويحلل الكلمات: يجد أن الحكيم لم يستعمل مسميات القيم جزافا ، ولم يطرحها حشوا بل كان لكل اختيار من الكلمات عنده غاية، ولكل كلمة معنى، ولكل أسلوب في عرضه هدف. فالدين هو الحق، والعدل، والصدق، والسلوك هو الحق والعدل

والصدق والهوى هو الباطل، والجور، والكذب. ولكن ما هذه الأسس الثلاثة؟ يقول الحكيم: «الحق على الجوارح والعدل على القلوب والصدق على العقول».

فسالحق: هو ناحية الصواب من سلوك الإنسان في عباداته ومعاملاته وما يأتيه بجوارحه، وضده الباطل.

والعدل هو ناحية الخير من طباع الإنسان واخلاقه ويقين ضميره وقلبه، وضده الجور.

وأما الصدق فهو من ناحية الصواب من اعتقاد الإنسان ويقينه، وما يدين به من عقل وبحث، وضده الكذب.

والحق هو ما يبحث عنه علماء الشريعة والظاهر، والعدل هو ما يتحراه الحكماء والصدق هو ما يهبه الله لأصحاب الحكمة العليا.

فالحق والعدل والصدق من أركان الدين التي يبني عليها، وهي جميعا ضرورية لتكوين السلوك وتجسيده واقعا ملموسا.

ولكن كيف تتفاضل هذه الأسس - الحق والعدل والصدق - فيما بينها تفاضلا يجعل بعضها في أول سلم السلوك، وبعضها الآخر في أعلاه.

يان الحكيم الترمذى يضع فى أدناها «الحق، حيث هو على الجوارح ويريد به علم الظاهر أو علم الشريعة .. وأصله البلوغ إلى حقائق الأشياء ودقائقها».

ويثنى الحكيم بالعدل الذى هو على القلوب وهو الدرجة الأولى من درجات السالكين: «وبدايته وقوف القلب على أمر الله تعالى وحقه، وفعله الاستقامة».. ويثلث الحكيم بعد ذلك بالصدق الذى هو على العقول، وبدايته: «الصواب، وفعله ألا يكره الموت ولا يبالى كشف سره، والناس

عنده في الحق سواء». ويريد الحكيم بالصدق الحكمة البالغة وهو الدرجة العليا من درجات العبودية..

فالحكيم الترمذى يبنى السلوك هنا على ثلاثة أسس: على الشريعة والحكمة الظاهرة ثم الحكمة العليا، وهو حين يبنى على هذه الأسس إنما ينبى على طريقتين أو منهجين:

الطريقة الأولى: بناء ضرورة أو تمام أى أن السلوك لا تقوم له قائمة إلا بتوافر هذه القواعد الأساسية في البناء: الحق والعدل والصدق..

والطريقة الثانية: بناء درجات ومراحل أى أن السلوك لا يصل إلى أقصى درجات كماله حتى يصل إلى الحكمة العليا ((العرفة)).

ولا شك أن أسس البناء - الحق والعدل والصدق - تستوعب كل ألوان النشاط للسلوك الإنساني . فإذا ما ضبطت القلوب والعقول والجوارح بموازين الحق والعدل والصدق، وصل الإنسان إلى المعرفة.

ومما يستحسن التنبيه إليه أن الحكيم حينما وزع أسس السلوك: الحق، والعدل، والصدق، على القوى الإنسانية: الجوارح، القلوب، والعقول. وزع هذه الأسس أيضا على ميزان الحساب. فجعل الحق الذي هو على الجوارح في كفة الحساب. وجعل العدل الذي هو على القلوب في كفة السيئات لأن حساب الله للإنسان على سيئاته هو من باب العدل.. وجعل الصدق الذي هو على العقول في لسان الميزان، لأن الله سيسأل الصادقين عن صدقهم.

قال الحكيم: «فإذا قرب غدا إلى الميزان لوزن الأعمال، وضعت الحسنات في كفة الحق، والسيئات في كفة العدل، والصدق في لسان الميزان، به يتبين رجحان الحسنات على السيئات كمنتهي رضا الله عن العباد في عبوديتهم». لقد كان الحكيم الترمذي حكيما ربط أسس السلوك بقوى الإنسان، وحينما جعل هذه الأسس تربط بين وجودين:

وجود الله الذى هو مصدر الغنى والكمال والإفاضة فى هذا العالم.. ووجود الإنسان الذى هـو وعـاء الفقـر والحاجـة والمسكنة، والمتقـوم بالإفاضة والعطاء المستمر.. وهذا الربط بين الوجودين:

وجود إلهى هو المبدأ والمصدر فى إيجاد الإنسان وإفاضة الخير عليه والرخمة، ووجود إنسانى صادر عن ذلك المبدأ ومتعلق به، ومتوقف عليه، ومتوجه نحوه، دوما لطلب الإفاضات.

هذا الربط عند الحكيم ينتج عنه شعور يقود إلى توجيه النفس البشرية إلى مبدئها الذى يهبها ويمنحها ما يوفر لها كمالها ويحفظ وجودها بما يجعل أسس السلوك عند الصوفية أسس تربوية موجهة تقود إلى ما فيه الطمأنينة وتتناول بالرعاية والعناية الإنسان. وتخط له مسارا صحيحا وتضع له منهاجا قويما، يستجيب لنوازعه الخيرة وينميها، ويحول بينه وبين دواعى الاغترار.

«فإذا افتقد الحق من عمل خلفه الباطل، وإذا افتقد منه العدل خلفه الجور، وإذا افتقد منه الصدق خلفه الكذب، وهذه الثلاثة هي أضدادهن جند الهوى فالنفس وعاء الهوى المشتملة عليه بأهل الغرور».

وإن من يدفق النظر فى أسس السلوك يجد أن الحق على الجوارح، وأن الحسنات فى كفة الحق، وضد الحق الباطل، وأن العدل على القلوب، وأن السيئات فى كفة العدل، وضد العدل الجور، وأن الصدق على العقول، وأن الصدق فى لسان الميزان، وضد الصدق الكذب.

إن من يجد ذلك ويعرف أن أضداد هذه الأسس هى جند الهوى ليدرك فى وضوح أن لهذه الأسس : موضوعات، ومناهج، وغايات، ودلالات وعلاقات، وارتباطات.

وإن كتاب: ‹‹تحفة الأكياس في حسن الظن بالناس›› للعارف بالله على بن محمد الشهير بالصري، من الكتب المفيدة في حياة الناس

الاجتماعية حيث أن حسن الظن بالناس قيمة عليا من القيم الرفيع. التي تأخذ بالناس إلى الاستقرار.

وما جاء في هذا الكتاب النفيس من معالم مضيئة في طريق أهل العلم، وهي علامات في طريق أهل الحق.

وقد بذلنا في ضبط وتقويم هذا الكتاب جهدا كبيرا، حيث علقنا على ما لا يتناسب مع ثقافة الناس، وحذفنا بعض العبارات، حتى يخرج الكتاب على الصورة المرجوة.

نسأل الله أن ينفع به .. إنه سميع قريب.

المستشار توفيق على وهبة الأستاذ الدكتور أحمد عبد الرحيم السايح

#### بشنالنا لخالفا

الحمد لله الذي هدى لحسن الظن من اختار من الفريقين. وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له المنزه عن الكيف والأين.

وأشهد أن سيدنا ونبينا محمدا عبده ورسوله المبرأ من الزيغ والمين، صلى الله عليه وسلم وعلى آله وصحبه الذين هم لكل مؤمن قرة عين.

وبعد..

فقد سألني بعض الإخوان في جمع شيء من كلام القوم في الأمور التي يسبق إلى الذهن فيها سوء الظن فجمعت هذه الجملة فحبب لي وضعها على هذه الوصية، أسكن الله صاحبها الغرف العلية، قاصدا الفتح هذا الباب الذي قل من يعرفه اليوم من مشايخ هذا العصر وعلمائه فضلا عن غيرهم بل غالبهم ويسارع الى سوء الظن كما هو مشاهد فيسيء الظن بمجرد الرؤية أو السماع أو الإشاعة من غير ترتيب. وما هكذا درج السلف الصالح من التابعين، ومن بعدهم العلماء من العالمين، والمسايخ الصادقين، إنما كانوا يسارعون إلى حسن الظن بالمسلمين، وينكرون على ما من يسارع إلى سوء الظن ويرمونه بالقت وعدم الانتفاع بالعلم والعمل.

وكانوا يحشون من يجتمع بهم على دوام النظر في مجاسن المسلمين، والتعامي عن مساوئهم وأن يرجى لهم قبول التوبة ولو فعلوا من معاصى أهل الإسلام ما فعلوا.

وأن يحملهم في جميع ما يقعون فيه من مواطن التهم على أحسن المحامل وأجمعوا أن كل كشف اطلع صاحبه على شيء من عيوب الناس فهو كشف شيطاني تجب التوبة منه فورا.

وقالوا: من أراد أن يعرف صدق شيخ من كذبه. فليذكر عنده أحدا بسوء فإن أخرج للمذكور محملا حسنا فهو صادق يقتدى به، وإن خاص فهو بالعكس.

وجاء شخص إلى الأمام أبي حنيفة رحمه الله تعالى- فقال له: ما عدت اعتقد في فلان أبدا.

فقال: لم؟

فقال: سمعته يقول غالب علماء العصر يكرهون الحق، ويحبون الفتنة.

فقال له يحتمل أن يكون مراده بالحق الموت، وبالفتنة المال والولد، قال الله تعمل أن يكون مراده بالحق الموتد، في الله تعمل الله ت

وجاء شخص إلى الإمام عبد الله بن المبارك رحمه الله تعالى-فقال له: إنى منكر على فلان.

فقال له: لم؟

فقال: سمعته يقول: غالب علماء العصر يعبدون المال.

فقال له يحتمل أن يكون مراده بعبادة المال قوة المحبة له لينفقوه في وجوه الخير.

وجاء شخص إلى الإمام الشافعي -رحمه الله تعالى- فقال له: إني منكر على فلان.

فقال له: لم؟

فقال: سمعته يقول غالب علماء العصر يحبون أولادهم وزوجاتهم وأنا لست كذلك، وهل أحد يسلم من محبة الزوجة والوليد.

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال: الآية ٢٨.

فقال له: لعل مراده انهم يحبون اولادهم وزوجاتهم محبة شرعية، وأنا لست مثلهم إنما أحبهم محبة نفسية فهنيئا لهم دوني ولعل مقصوده بذكر ذلك إشارة لك لتحذر من ذلك فتخرج من ضيق المحبة الطبيعية إلى فضاء المحبة الشرعية فتكون مؤمنا كاملا.

وجاء شخص إلى أبي نصر بشر الحافي رحمه الله تعالى- فقال له: ما عدت أعتقد في فلان أبدا.

فقال له: لم؟

فقال: قال لي أنست عبد عبدي، فقال له: لعلك يا أخي مطيع للهوى والهوى عبد للرجل الصالح. فأنت عبد عبده، من هذا الباب ومقصوده بذلك تنبهك على مخالفة الهوى.

وجاء شخص إلى سيدي الشيخ عبد العزيز الديريني رحمه الله تعالى فقال إنى منكر على فلان.

فقال له: لم؟

فقال: يدعي أنه القطب، فقال له: يحتمل أنه يريد أنه فطب أصحابه فقط فلا إنكار في ذلك.

وجاءه أيضا شخص فقال له: إنى منكر على فلان.

فقال له: لم؟

فقال: سمعته يقول: غالب علماء العصر يسكتون جماعتهم إذا كانوا في مجلس ذكر بغير إذن من الله تعالى وأنا لست كذلك إنما أسكتهم بإذن.

ومعلوم أن الإذن لابد فيه من المحادثة ولا يخفى ما في ذلك.

فقال له: ليس مراده بالإذن محادثة الحق سبحانه وتعالى،

وإنما مراده استئذانه عنز وجل- في تسكيت الجماعة وذلك من أدب العارفين مع الله تعالى، فإن أحدهم لأيسكت جماعته إذا كانوا في مجلس ذكر حتى يستأذن الحق تعالى فيقول بقلبه دستوريا الله: اسكت عبيدك. وأيضا لا يلزم من الإذن المحادثة فقد يكون الإذن من طريق الإلهام، والإلهام ليس فيه محادثة.

وجاءه أيضا شخص فقال له: أنا لا أعتقد في فللان فإنه كافر، فقال له: وما بدا لك من كفره؟

فقال: سمعته يقول: إن الإكثار من ذكر النبي رضي حجاب، فقال له: هو قول صحيح الإكثار من ذكر النبي رضي حجاب من الشيطان وحجاب من النار.

ووقعت في مذاكرة بحضرته عن السلف الصالح في نصحهم في تربية المريدين، فقال شخص: إن فلانا لم يكن من الناصحين في تربية المريدين.

فقال له: لأي شيء؟

فقال له: إنه لا يأمرهم ولا ينهاهم ولا يعلمهم آدب الطريق، فقال له: استغفر من سوء ظنك فإن الكمل من المشايخ يربون بالنظر.

وذكر إنسان مشهور بالصلاح بحضرة سيدي أحمد الزاهد - رحمه الله تعالى فقال شخص أنا اعتقده وانكر عليه تركه الأمر بالعروف والنهي عن المنكر، فقال له: لعل الحامل على ترك ذلك شدة احتقار نفسه عنده أي عند الأمر والنهى.

وقد كان بعض السلف يقول: إني لأرى بعض الإخوان فيما لا ينبغى ويمنعنى من نصحه شدة احتقار نفسى عندي.

وسمع سيدي أفضل الدين رحمه الله تعالى شخصيا يحكي

أن أشعب الطماع كان يفت الخبر على دخان جاره، فقال شيء لله من مدده فإنه لولا حسن ظنه بجاره ما فت خبزه على دخانه.

وجاء شخص إلى الشيخ الكبير سيدي عبد الوهاب الشعراني حمه الله تعالى فقال له: إنى منكر على فلان، فقال له: لم؟

فقال: إنه يكتب على مراسلاته إلى فلان الظالم الأخ الصالح، فقال له: يحتمل أن يكون مقصوده بالصالح الصالح لإحدى الدارين الجنة أو النار.

وجاءه أيضا شخص مرة من الجامع الأزهر فقال له: ما عدت أعتقد في العالم الفلاني أبدا، فقال له: لم؟

فقال: سمعته يقول: أنا أعلم من جميع علماء مصر الآن، بل أعلم من جميع من على وجه الأرض من العلماء.

فقال له: يحتمل أنه يريد أنه أعلمهم بزلاته ومخالفته أو بما في بيته من الأمتعة أو أعلمهم ببدن زوجته ونحو ذلك، فقال: وسمعته يقول أيضا العالم الفلاني لا يجيئ فلامة ظفري ولا شعرة مني.

فقال له: نعم أنه لا يجيء قلامة ظفر ولا شعرة بل هو أجل من ذلك، فكأن لسان حالك أنت يقول: بل يجيء كذلك، فقال: وسمعته أيضا يقول: ونحن في طريق بيلاق: سبحان من شرف هذه البقاع بمشينا فيها، فقال له: هو قول صحيح فإن النوع الإنساني أشرف من التراب لأنه خلاصة الوجود فهو يشرف من هو دونه اه.

وسميت هذه الجملة ب (تحفية الأكياس في حسن الظن بالناس) والله تعالى أسال أن ينفع بها من كتبها أو قرأها أو سمعها أنه جواد كريم رءوف رحيم.

### الفَصْدِكُ الْمُحَدِّلُ الْمُحَدِّلُ

#### حسن الظن

أول وصية عليكم أيها الإخوان بحسن الظن بالمسلمين ما استطعتم: أي الزموا حسن الظن بالمسلمين ما استطعتم فإنه باب كبير من أبواب الخير كما سيأتي.

وقد روى أبو داود وحسنه عن أبي هريرة: «حسن الظنن من حسن العبادة».

وفي رواية: «من حسن عبادة المرء حسن ظنمه».

وكان الإمام الشافعي يقول: من أحب أن يختم له بخير فليحسن الظن بالناس.

وكان أبو النصر بشر الحافي يقول: من سره أن يسلم فليلزم الصمت وحسن الظن بالخلق.

وكان الشيخ الكبير سيدي أحمد بن الرافعي يقول: من اقتفي أثر حسن الظن حجبه عن رؤية المناقص المقيدة في الخلق وانتفع بعلمه وعمله واستراح من الشواغل وسلم من الغدر والغيبة والحسد وحصل له مقام التواضع الكامل.

وكان سيدي الشيخ عبد العزيز الديريني يقول: من أراد أن الوجود كله يمده بالخير فليجعل نفسه تحت الخلق كلهم في الدرجة فيان المدد الذي مع الخلق كالماء، والماء لا يجري إلا في المواضع المنخفضة دون العالية أو المتساوية ولا يرى الإنسان نفسه كذلك إلا إن أحسن ظنه بالخلق.

وكان الشيخ الكبير أبو محمد اليافعي رحمه الله تعالى يقول: عليكم بحسن الظن بالمسلمين فإن حسن الظن بالمسلمين

فضلاً عن الصالحين باب كبير من أبواب الخير والنفع في الجلب والدفع أعسني جلب المحبوبات المحمودات ودفع المكروهات المذمومات في الحياة والمات وذلك مشهور ومعروف عند كل من هو بالخير موصوف وأنشدوا:

إن المذي طهر المولى سريرته من الظنون لفي جنات رضوان فظن بالخلق خيرًا يا أخي فلقد جاء الوعيد لغياب وظنان وأنشدوا:

إذا ما شئت أن تحيا سعيدا من الخيرات مملوء اليدين فظن بمعشر الإسلام خيرا وعش أعمى وأصلح ذات بين وأنشدوا:

إذا ما شئت أن تحيا سعيدا حبيبًا للغسني وللفقير فظن بمعشر الناس خيرا وراع الوقت واقنع باليسير

وأقوال السلف والخلف في مدح حسن الظن والحث عليه كثيرة وفيما ذكرناه كفاية لمن هداه الله تعالى ومحل حسن الظن كما قالوا: إنما هو في الأخلاق التي تحتمل التأويل أي الخير والشرمن الأعمال القلبية المتعلقة بالنيات الآتية إن شاء الله تعالى.

أما الأفعال: التي صرح الشارع بتحريمها فلا يجوز لؤمن أن يحمل صاحبها على محمل حسن كشرب الخمر والزنا وأخذ الرشا والكس وأكل الحرام ونحو ذلك.

وقد أجمعوا على أنه لا يصل أحد إلى مقام حسن الظن إلا أن طهر الله تعالى باطنه من سائر الرذائل.

إما بالفطرة، وإما بالعلاج والرياضة بحيث يصير لا تخطر الفحشاء على باله ومادام في باطنه شيء من الرذائل فمن لازمه غالبا سوء ظنه بالناس قياسا على ما عنده.

وفي هذا المعنى أنشد بعضهم شعرًا:

إذا ساء فعل المرء ساءت ظنونه وصدق ما يعتاده من توهم وعادى محبيه بقول عداتهم وأصبح في ليل من الشك مظلم

فمن طهر باطنه من سائر الرذائل فهو الذي يصنح منه حسن الظن بالمسلمين كلهم.

وسيأتي قول سيدي علي الخواص وحميه الله تعالى أن الشخص لا يسيء الظن بأخيه ويقبل ذلك في حقه إلا وهو صورة حاله هو.

فأما وقع له ذلك وإما عرم عليه وإما خطر له، لأن المؤمن مرآة المؤمن.

وفي كلام الشيخ محيى الدين بن العربي -رحمه الله تعالى-أجمع القوم على أن من حمل الناس على الحامل السيئة فإنما ذلك صورة نفسه هو، فكأنه يقول: أنا من أهل ذلك القبيح.

ومذهب أهل السنة والجماعة: أن الشخص الواحد يجتمع فيه الخير والشر في وقت واحد فيكون وليًا لله تعالى من وجه، كما أنه عدو لله من وجه آخر.

قال: وهذا هو الحق الواضح الذي شواهده كثيرة من الكتاب والسنة بخلاف من قال: بالإحباط وكفر المؤمنين بالمعاصي والذنوب كما فعلت الخوارج وغيرهم.

قال: واعلم أنه لم يأت لنا شرع بالحث على سوء الظن. ثم إن ورد فهو مؤول اهد.

قال بعضهم: نعم أولوا حديث على وعائشة مرفوعا: «الحزم سوء الظن»، وحديث أنس مرفوعا: «احترسسوا مسن الناس

بسوء الظـــن» بأن المراد بذلك أن يعامل العبد الناس وهو محترس منهم كمعاملة من يسيء الظن بهم لا الحث على سوء الظن.

وكان الشيخ ابو يعقوب الفهرجوزي يقول حديث: «احترسوا مسن الناس بسوء الظن» معناه أي بأنفسكم لا بالناس اهد.

فإن قيل: فما حكم الشيخ إذا اطلع على شيء من نقائص الريدين هل ذلك قياسا على ما عنده أم كيف الحال؟

ف الجواب: للشيخ طريقة أخرى يطلع بها على نقائص المريدين وهي الإلهام له من الله تعالى لا من باب سوء الظن والكشف الشيطاني فافهم.

إذ المشايخ ليس في باطنهم شيء من الرذائل حتى يقيسوا عليه حال غيرهم.

ولما علم الله احتياج المريد إلى اطلاع المسايخ على ما في باطنه من الرذائل ليدلوه على ما تخمد به تلك الرذيلة أعطاهم الإلهام الصحيح. فهم أعرف من المريد بأحواله.

فعلم أنه لا يجوز حمل أحد من المسلمين على الحامل السيئة مادام الأمر قابلا للتأويل.

إذا علمت ذلك يا أخي: فإيناك أن تحمل أحوال الناس على أحوالك السيئة مادمت لم تتنظف من الرذائل، واعلم أنه يجب عليك إذا رأيت في أحد نقصا أن ترجع على نفسك باللوم وتجاهدها بالرياضة حتى لا تصير ترى في أحد نقصا إلا تبعا للشرع كما يجب عليك أن تنظر فيما يترتب على الأمور التي يسبق إلى الذهن فيها سوء الظن من جواب أو سكوت.

فلا يقال الجواب أولى مطلقا ولا السكوت أولى مطلقا إنما ذلك دائر بحسب ما يترتب عليه من الصالح. فاعلم ذلك يا أخي وتأمل فيه: فإنه نافع جدا واستعن على تحصيل مقام حسن الظن بعد مجاهدة النفس بالرياضة والرجوع عليها باللوم بصحبة الأخيار وترك صحبة الأشرار. فإن صحبة الأخيار تورث حسن الظن بالأشرار.

كما أن صحبة الأشرار تورث سوء الظن بالأخيار والله تعالى لا يسأل عبدا في الآخرة عن حسن ظنه بخلقه وإنما يسأله عن سوء ظنه بهم.

وكان الشيخ الكامل سيدي علي الخواص رحمه الله تعالى يقول: عليكم بحسن الظن بالمسلمين واتخاذ الأجوبة الحسنة لإخوانكم فإذا سمعتم عن مسلم كلمة فاحملوها على احسن ما تجدون فإن لم تجدوا لها محملا فلوموا أنفسكم.

وقد كان الإمام جعفر الصادق يقول: إذا بلغيك عن أخييك ما تكرهه فياطلب له من عنر واحد إلى سبعين. فإن لم تجد عنرا فقل لعله عنر لا أعرفه.

وإذا سمعتم عن أحد من العلماء والصالحين أنه يعتني بالسماع كثيرا ويستعمل آلاته فلا تعترضوا عليه فإن سماع العلماء والصالحين ليس كسماعنا فلا يعرف حالهم إلا من لحق بمقامهم.

واعلم أنهم لا يسمعون من الآلات إلا التسبيح، قال تعالى: ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ نِحَمَّدِهِ ﴾ (١) ومن لا يسمع من شيء إلا تسبيحه لخالقه لا يحرم عليه سماعه إذ الحكم يدور مع العلة وجودا وعدما، فماء العنب إنما حرم لعلة الإسكار فإذا لم يحصل به إسكار فلا حرمة.

وكذلك آلات السماع المحرمة إنما حرمت لأنسها تفضي إلى شرب الخمرة التي هي أم الخبائث فإذا حملت السامع على الغيبة

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء: الآية ٤٤.

عن هذا الوجود وذكرته العهد القديم وجمعت قلبه على خالقه كيف لا تباح له وقد زالت العلة فزال العلول.

وإذا رأيتم عالما أو صالحا يحضر مواضع العماصي فاحملوه على أنه حضر العصاة ليحوطهم بأسماء الله تعمالي خوفا أن يقع بهم العذاب أو على أنه خالطهم ليعظهم ويخوفهم ونحو ذلك.

وإذا رأيتم شخصا يسار امرأة في عطفه فاحملوه على أنها من محارمه أو زوجته أو أنها ممن لا يخشى منها الفتنة.

وإذا رأيتم امرأة تشبه بنات الخطأ داخلة بيت أحد من الأكابر. فاحملوها على أنها داخلة لعياله لحاجة دينية أو دنيوية لا لذلك الرجل ليفعل بها ما لا يحل.

وإن كان صاحب ذلك البيت عالما أو صالحا فاحملوه على أنه أرسل وراءها ليتوبها عن الفواحش مشلا.

وإذا رأيتم أحدا من الطوافين يبيع حال صلاة الجمعة فاحلموه على أنه له عذر شرعيا في عدم حضور الجمعة كأن يضيق عليه صاحب ذلك الدين أو حلف إن لم يوفه حقه في هذا اليوم حبسه.

وإذا رأيت م أحد من العلماء والصالحين يحج في محف فاحملوه على أن له عذر في ذلك وأن المحارة لا تكفيه في مدرجله ولا يجوز حمله على أنه فعل ذلك ترفها.

وإذا رأيتم شخصا يقرأ القرآن الكريم جهرا وهو في السوق في حانوته أو مارا راكبا أو ماشيا في حملوه على الإخلاص أو على أنه جهر بالقرآن الكريم ليذكر الناس بربهم في مواطن الغفلة ولا يجوز حمله على غير ذلك من الحامل السيئة.

وإذا رأيتم فقهاء واعدوا شخصا بأن يقرءوا عنده ليلة النصف من شعبان مثلا بثلاثين نصفا فزادهم شخص آخر على ذلك فتركوا الأول وذهبوا مع الثاني فاحملوهم على أنهم ما تركوا الأول إلا لظهور تعظيم الثاني للقرآن الكريم بإكرام أهله أكثر، فقدمور القراءة عنده والأكل من طعامه لأنه أكرم وأعظم مروءة نظير من جعل للمصحف ثوبا حريرا تعظيما له مع فقد صيغة الإجارة في مثل ذلك غالبا فما صحت الإجارة.

وإذا رأيتم شخصا قام وتواجد ولو كان من الظلمة أو لم يكن له به عادة فاحملوه على محمل حسن فقد يكشف الله تعالى الحجاب عن بعض القلوب فتحن إلى وطنها الأول فتتمايل كالشجرة التى تريد قلع عروقها من الأرض.

وإذا رأيت من أحكم العلم والعمل الظاهر فعمل الطاعات وترك المعاصي فإياكم أن تظنوا به أنه متخلق بالأخلاق الذمومة كالكبر، والعجب، والرياء، والحسد، وطلب الرياسة والعلو في الناس والشماتة بمصائب الأقران ومحبة الشهرة بالصلاح والزهد في الذنيا. فإن ذلك حرام عليكم.

وفي الحديث: «إذا رأيتم من أخيكم حسنة فأحبوه عليها واعلموا أن لها عنده أخسوات».

وإذا رأيتم من يقرر أمراض الباطن ويذكر لكم دواءها فإياكم أن تظنوا به العجب بذلك وأنه يظن بنفسه السلامة منها أو أنه يتكدر ممن صار يشفع عند الحكام الذين كان يشفع عندهم وصاروا يردونه ولا يقبلون له شفاعة ونحو ذلك بل احملوه على أحسن المحامل ولا تقيسوا حاله على حالكم ولو وقع لكم ذلك فإنه سوء ظن به.

وكذلك إذا رأيتم من أحكم العلوم الشرعية وطهر الجوارح من سائر المعاصي الظاهرة وزينها بالطاعات، وتفقد أحوال النفس وصفاتها الرديئة حسب طاقته.

فإياكم أن تقولوا إنه مغرور ولو فتش نفسه لوجد عنده بقايا نفاق وحب محمدة ورياء وغير ذلك بل سلموا له حاله الظاهر، وكلوا قلبه إلى سيده فليس لكم مزاحمة البارئ جل وعلا في قلبه.

وإذا رأيتم من أفنى عمره في تحصيل علم الفتاوى وفصل الخصومات الجارية بين الخلق وخصص اسم العلم الشرعي بذلك دون غيره فإياكم أن تقولوا أنه مغرور.

لأنه لم يعتن بكثرة الأعمال الظاهرة ولم يتفقد جوارحه الظاهرة والباطنة من وقوعها في الغيبة والنميمة وأكل الحرام والحسد والرياء وسائر المهلكات بل ظنوا به الخير.

فإنه لم يقم احد من الأمسة بجميع ما كلف به بل أن رجح من وجه خف من وجه آخر سواء في ذلك الفقيه والصوفي ولو فتش من ينسب الناس إلى الغرور لوجد نفسه مغرورا كذلك.

وفي الحديث: «إذا قال الرجل هلك الناس فـــهو أهلكــهم».

وإذا رايتم من أفنى عمره في علم الكلام فإياكم أن تقولوا إنه مغرور لأن إيمان العوام صحيح ولو لم يعرفوا ما قاله المتكلمون. بل اشكروه لأنه ربما قام لنا بدعي يجادل في الشريعة فيكون هذا مستعدا بقطع الحجج.

وإذا رأيتم واعظا يدعو الناس إلى الخير فإياكم أن تظنوا أنه لا يعمل بما يقول بل ظنوا أنه متخلق بما دعاكم إليه وإنه ما دعاكم إلى الإخلاص إلا بعد أن أخلص ولا إلى الزهد إلا بعد أن زهد وغير ذلك.

وإذا رأيتم من يختم القرآن الكريم كل ليلة فإياكم أن تقولوا لا فائدة في ذلك لعجره عن العمل به والتفكر فيه بل أثبتوا له الثواب بمجرد تلفظه بحروفه وفتشوا في نفوسكم تجدوها لا تقدر على العمل بكل ما قرأت فكما تعذرون نفوسكم فاعذروا غيركم.

وبالجملة: فما أحد من الأمة يعمل عملا من الأعمال إلا ولله الحجة عليه من حيث تقصيره فيه حتى الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والمجاورة بمكة والمدينة وسائر مقامات الطريق كما هو مبسوط في ربع المهلكات في كتاب الإحياء.

وكان يقول أيضا: إياكم أن تبادروا إلى سوء الظن بمن رأيتموه لا يصلي في الصف الأول فريما كان ذلك الشخص يعلم من نفسه أنه يجمع الدنيا ويحكم على نفسه بقلة العقل.

أو احملوه على أنه ربما فعل ذلك خجلا واستحياء من رسول الله وسترك الصلاة في الصف الأول خوفا أن يخنالف قوله والله والله والنهي منكم أولوا الأحلام والنهي ثم الذين يلونوهم ثم الذين يلونوهم أولوا الأحلام والنهي جمع نهية وهي العقل، والعاقل هو من زهد في الدنيا وأقبل على ربه وتفكر في أمر آخرته.

وقد سئل الإمام الشافعي لو أوصى رجل بماله لأعقل الناس؟ يصرف إلى من؟ فقال: يصرف إلى الزهاد في الدنيا.

وفي حديث الترمذي مرفوعا: «الدنيا دار من لا دار لسبه ومال من لا مال له ويجمعها مسن لا عقل لسه» فجعل الله من يجمع الدنيا لغير غرض شرعي لا عقل له وكل إنسان يعرف حال نفسه هل هي تحب جمع الدنيا أم تكرهه فهو أمر راجع إلى قلبه ونيته.

وفي الحديث أيضا: «صفوا كما تصف الملائك عند رجا» أي

في التقدم والتأخر فكما لا يتقدم آحاد ملائكة التسخير مشلا على اكابرهم كجبريل وميكائيل وإسسرافيل وعزرائيل وإسماعيل. فكذلك لا ينبغي لمن يعلم من نفسه رقة الدين أو أنها تحب جمع الدنيا أن يتقدم إلى الصف الأول، أو على أحد من المسلمين حتى لو علم من نفسه الديانة وبغض الدنيا لا ينبغي له أن يتقدم إذ كل إنسان يجب عليه أن يرى غيره أفضل منه ليخرج عن الكبر كما درج عليه السلف الصالح من الصحابة والتابعين والعلماء العاملين.

قال: وهذا الذي ذكرناه لا ينافي حديث «خسسير صفسوف الرجال أولهسا» لأن المراد بالرجال هنا الكمل في مراتب الإيمان فمن علم من نفسه ذلك فليتقدم.

قلت: فعلى هذا من لم يكن زاهدا في الدنيا فالأفضل في حقه أن يصلي في آخر الصفوف كما حكى شيخنا عن سيدي أحمد الزاهد والشيخ محمد المغربي والشيخ مدين والشيخ أبي العباس الغمري أنهم كانوا يصلون دائما في آخر صف في مساجدهم ويقولون لا يصلى في الصف الأول إلا الزاهد في الدنيا.

كما أشار إليه حديث: «ليليسني منكسم أولسو الأحلام والنهي» أي وكذلك كل من صلى إماما بقوم لا ينبغي أن يليسه إلا أولو النهى وهم الزهاد في الدنيسا. والله أعلم.

وكان يقول أيضا: انصحوا إخوانكم في وجوههم حسب الطاقة بحسن سياسة وناقشوهم كل المناقشة وإذا غابوا فاحملوهم على المحامل الحسنة عند من يذكرهم بسوء فإذا سمعتم أحدا يقول كيف يدعي هؤلاء ترك الدنيا وأحدهم يسافر إلى الروم في طلب جوالي أو مسوح مثلا فقولوا له: قد يكون هذا

يقصد بذلك الخفاء بين الناس حتى لا يتميز عن أبناء جنسه الذين يسافرون في طلب أرزاقهم.

أو قد يكون قد اطلع من طريق كشفه أن له رزقا في الروم لا يمكن أن يصل إليه إلا بسفره له فسافر في طلب رزقه فلا حرج عليه.

وقد كشف لبعضهم عن لقمة في دميناط لابند له من أكلها فسافر إليها فلما أقبل على البررأى شخصا يأكل لحما فنزور بلحمة فألقاها قال: فأخذتها وبلعتها فلمنا بلعتها تحركت نفسي للرجوع فرجعت عن سناعتي وعلمت أن من الرزق منا يناتي إلى صاحبه ومنه منا يأتي صاحبه إليه لابد له من ذلك.

وإذا عاشر أخوكم الصالح أحدا من الفسيقة فياحملوه على أنيه ما عاشره إلا ليرجعه عن معصية الله تعالى.

وإذا بلغكم عن امراة قد مات احد من اهلها أو جيرانها أن زوجها قرب منها ليلة موت ذلك الميت فاحملوها على إظهار الرضا من الحنق تعالى بذلك لا على غلبة الشهوة الطبيعية فإن ذلك من سوء الظن بها.

وإذا انقطع اخوكم عن زيارتكم مشلا او عيادتكم فلا ينبغي أن تتكدروا منه بل الواجب عليكم حمله على أنه لم يجد له نية صالحة يزوركم او يعودكم بها ولا يجوز ذلكم حمله على أنه فعل ذلك تكبرا عليكم أو استهانة بحقكم.

وإذا دعاكم أحد إلى وليمة وأجلسكم عند النعال وقدم إليكم فضلة العبيد والخدام فمن الواجب عليكم حمله على أنه ظن فيكم الخير والتواضع وزوال الرعونات النفسية، ولولا أنه ظن فيكم ذلك لأخذ حدره منكم وصدركم في الجلس وأكرمكم كل الإكرام في الطعام وغيره.

وقد وقع لسيدي الشيخ عبد الله المنوفي شيخ الشيخ خليل صاحب المختصر. إنه دعى إلى وليمة فأجلسوه هو وأصحابه عند النعال.

وقالوا له ولأصحابه: اصبروا عن الأكل حتى يفرغ الناس فقال: سمعا وطاعة فلما قدموا لهم الفضلة صار سيدي عبد الله المنوفي يلحس الأواني. ويقول: اغتنموا بركة من أكل شم قال لأصحابه: تعلموا حسن الظن بالناس فإن هؤلاء لولا أحسنوا بنا الظن وجعلونا من الصالحين الذين ماتت نفوسهم ما أجلسونا خلف النعال ولا أطعمونا الفضلة.

ووقع أن امرأة سيدي مجاهد النبراوي دعت زوجة سيدي عبد العزير الديريني إلى طهور أولادها ففرشت لها البيت بالبسط والمقاعد لظنها أنها من أهل الدنيا فلما دخلت ورأت عليها ثيابا خلقة طوت البسط وأرسلتها إلى المطبخ مع الجواري.

فلما جاء سيدي عبد العزيز ليأخذها شكت إليه شدة ازدرائهم بها فقال لها مبادرا: هذا تعظيم ما فعلوه مع أحد غيرك أجلسوك في المطبخ فكلما طبخوا شيئا أطعموك منه بغير تعب.

وكان سيدي الشيخ علي المرصفي رحمه الله تعالى- يقول: إياكم والمبادرة إلى الإنكار على من رأيتموه من العلماء والصالحين يكثر من الجماع بل الواجب حمله على المحامل الحسنة.

واعلموا أنه لا يتحقق لعارف وجه العبودية ذوقا في شيء من العبادات كما يتحقق له حال الجماع أبدا فإنه يشهد نفسه مقهورا تحت حكم شهوة طبيعية حتى لا يقدر على دفع حكمها عليه، ولا يكاد يتذكر شيئا آخر غير ما هو فيه.

ولذليك كيان مين شيأن القطيب الغيوث الإكثيار مين الجمياع لمسار

يجده في نفسه من التحقق بالعبودية التي لا يشوبها دعوى قوة مل محض ضعف.

فإياكم والاعتراض على من ترونه يكثر من الجماع فربما كان سبب كثرة جماعه هذه الحكمة التي ذكرناها.

وكان يقول: إذا رأيتم أحدا مسن العلماء والصالحين يمدح نفسه أو يجيب عنها فاحملوه على المحامل الحسنة فريما من رأى طلبته عدم الاعتناء بما يقوله لهم من العلوم المحررة أو خاف تزلزلهم عنه إذا رماه الناس بالعظائم ولم يجب عن نفسه فيعدم الناس النفع به.

ولو أنه علم من طلبته أنهم يعرفون نفاسة ذلك الكلام ولم يستزلزل اعتقادهم فيه إذا لم يجب عن نفسه لكان يسكت ولم يمدح نفسه ولا عمله.

وكان الشيخ أو المواهب الشاذلي رحمه الله يقول: إياكم والمبادرة إلى الإنكار على من رأيتموه من القوم يمدح نفسه، فإن ذلك جهل وسوء ظن بل احملوا القوم على أحسن المحامل، وأنهم ما ذكروا لإخوانهم شيئا من أحوالهم إلا ليقتدوا بهم فيها.

هذا هو اللائق بمقامهم وقد كنت وأنا مريد أتكدر من مدح الشاذلية نفوسهم وأقول كيف ينبغي لفقير أن يزكي نفسه بين الناس حتى وصلت إلى مقامهم الذي مدحوا منه نفوسهم فرأيت أن ذلك من أوجب الواجبات على العبد فإنه لا يكفي الإنسان أن يشكر ربه في نفسه فقط.

وإنما عليه أن يشيع ذلك بين العباد حتى يعلم به الخاص والعام، فإنه تعالى يحب من عباده أن يشكروه ويصفوه بينهم بالجود والكرم.

وفي الحديث: «التحدث بنعمة الله شـــكر».

وكان أبو الحسن علي بن أبي طالب الله يقول: والله ما نزلت آية إلا وقد علمت فيمن نزلت، إن ربي وهب لي قلبا عقولا ولسانا سؤلا.

وكان يقول أيضا: والله ما على وجه الأرض اليوم أحد أعلم منى.

وكان عبد الله بن مسعود الله يقول: والذي لا إله إلا هو ما نزلت آية من القرآن إلا وأنا أعلم فيمن نزلت ولو أعلم مكان أحد أعلم بكتاب االله تعالى مني تناله المطايا لأتيته.

وجلس الفضيل بن عياض وسفيان بن عيينة ليلة إلى الصباح يتذاكران النعم، أنعم الله علينا في كذا، أنعم الله علينا في كذا.

وكان يقول: إذا سمعتم أحدا يدعي أنه من أهل الكشف لكنه تنزه عن إشاعة ما كشف له كما عليه الكمل من الأولياء فاحملوه على الصدق، ثم إن كان كاذبا فإثم كذبه يرجع عليه لا عليكم، وإن كان صادقا فقد سلمتم منه.

وكان الشيخ محمد المنير رحمه الله يقول: إياكم والبادرة إلى الإنكار على من ترونه من العلماء والصالحين يلبس لبس أبناء الدنيا أولى الهيئات ويركب على نفائس الخيل والبغال وينكح السرارى والمنعمات فإن ذلك جائز بالشرع ومن أنكره فهو جاهل مخطئ أو حاسد ممقوت فصاحب تلك الملابس يتمتع في مال سيده بإذنه والحاسد شقى محروم.

وأيضا: فإن لله عبيدا متواضعين ذليلين في صورة أغنياء متكبرين جمع الله لهم بين خيري الدنيا والآخرة، وكم من

صاحب مرقعة لبسها بنفس فلم يتبرك أحد بها، وكم من صاحب مرقعة هو أكبر نفسا من صاحب ثيباب الخر ورفيع الكتان.

فالسعيد من حفظ لسانه وقلبه عن الإنكار على من خالف عوائد العلماء والصوفية في ملابسه ونحوها، ولا ينكر عليها إلا ما صرحت الشريعة المطهرة بتحريمه أو كراهته.

ومن كلام الشاذلي: العارف لا تنقصه حظوظ النفسس المباحة. لأنه بالله فيما يأخذ وفيم يترك إلا أن تكون الحظوظ معاصيا.

وكان من طريقته الإعراض عن لبس الزي والمرقعات.

ويقول: إن هذا اللباس ينسادي على صاحبه أنسا فقير فاعطوني شيئا وينادي على سر الفقير بالإفشاء.

وقيل لسيدي علي بهن وفيا رحمه الله منا بنال الشاذلية يتجملون في ملابسهم وطريقهم. إنما هي الاقتداء بالسلف الصالح، والسلف الصناح منا كنانوا إلا على التقشيف بناكل الخشين وبنذاذة الهيشة.

فأجاب: أن الشاذلية لما نظروا إلى العاني والحكم رأوا السلف الصالح إنما فعلوا ذلك حين وجدوا أهل الغفلة قد انهمكوا على الدنيا واشتغلوا بتحصيل الزينة الظاهرة تفاخرا بها واطمئنانا إليها وإشعار إبانهم من أهلها فخالفوهم بإظهار حقارة الدنيا التي عظمها أهل الغفلة وأظهروا الغنى بالله عما اطمأن إليه الغافلون.

فكانت أطمارهم يومئك تقول: الحمد الله الذي أغنانا عما الفتقر إليه نفس من همه الدنيا.

فلما طال الأمد وقست القلوب بنسيان ذلك المعنى اتخذ الغافلون رثاثة الأطمار وبذاذة الهيئة حيلة على تحصيل الدنيا فانعكس الأمر فصارت مخالفة ذلك لله تعالى هو عين فعل السلف وطريقهم.

وقد أشار إلى ذلك الأستاذ أبو الحسن الشاذلي بقوله: لبعض من أنكر عليه جمال هيئته من أصحاب الرثاثة: يا هذا هيئتي هذه تقول: الحمد لله وهيئتك هذه تقول أعطوني شيئا من دنياكم والقوم أفعالهم دائرة مع الحكم الربانية مرادهم مرضاة ربهم في كل حال.

فلو دخلت حضرتهم لعرفتهم ولظهرت لك مقاصدهم التي ترى بها حسن أفعالهم.

قلت: ليس مراد الشيخ أبي الحسن في قوله هيئتي هذه إلى آخره أن يعيب على الفقراء لبس الزي والمرقعات، وإنما مراده أنه لا يلزم كل من كان له نصيب مما للقوم أن يلبس ملابس الفقراء.

فلا حرج على اللابس للخشن ولا على اللابس للناعم إذا كان من الحسنين والأعمال بالنيات.

وقد أنشد بعضهم مشيرا إلى ذلك موشحة:

كن بالصلاح موصوف والبسس صنوف لو كان الصلاح بالصوف لطسار الخسروف

إلى آخر ما قال. والله أعلم.

وكان الشيخ عبد القادر الدشطوطي رحمه الله يقول: سلم يا أخي لكل من تراه من القوم متجملا بالثياب ولكل من تراه عريانا منهم. فإن لهم في ترك لباس الثياب أعذارا صحيحة لا يعرفها إلا هم أو من لحق بمقامهم (۱).

<sup>(</sup>١) يجب على السلم ستر العورة، ومن خالف ذلك فليس هناك أي دليل يسنده.

قلت: ويؤيد قوله: فإن لهم في ترك لبس الثيباب أعدارا صحيحة.

قول الأستاذ الكبير سيدي إبراهيم الدسوقي: إذا قويت في القلب الأنوار لم يطق صاحبها حمل شوب رقيق ولا إزار.

وعلم من قول سيدي إبراهيم: أن سبب ترك بعض القوم لبس الثياب من مجاذيب وصحاة إنما هو قوة تراكم الأنسوار في القلب. والله أعلم.

وكان شيخ الإسلام زكريا -رحمه الله-يقول: إياك والإنكار على الطائفة في كل ما يتحققون به وسلم لهم تسلم واعلم أنهم تارة يتكلمون حال غيبتهم عن نفوسهم بكلمات لا تليق إلا بالحق أو برسوله وعلى السامع أنهم يشطحون بذلك وحاشاهم من سوء الأدب مع الله، أو مع رسله عليهم الصلاة والسلام.

وكان يقول: إياكم والإنكار على من سمعتموه من القوم يقول: أنا أعرف أصحابي من اللوح المحفوظ. فإنه لا إنكار في ذلك.

وقد كان الإمام سهل بن عبد الله التستري يقول: أعرف تلامذتي من يوم: «ألست بربكم» وأعرف من كان في ذلك اليوم عن يميني، ومن كان عن شمالي، ولم أزل من ذلك اليوم أرى تلامذتي وهم في الأصلاب لم يتحجبوا عني إلى وقتي هذا(۱).

نقله عن الشيخ محى الدين في الفتوحات المكية.

وكان يقول: إياك والإنكار على الأولياء إذا سمعتم يلحنون في قراءة القرآن<sup>(۲)</sup> والحديث. فإنهم لا يلحنون وإنما سمعك هو الذي يلحن.

<sup>(</sup>١) ليس هناك دليل على ذلك.

<sup>(</sup>٢) لا يجوز اللحن في قراءة القرآن

وقد وقع للشيخ إبراهيم الجعبري -نفعنا الله به حسال وعظه والناس يبكون أنه قال لهم: قولوا معي: شقع بقع يا الله يقع، فجاء الخبر أن القاضي المالكي نسزل من باب المدرج من قلعة مصر فانكسر عنقه.

وانهم عقدوا للشيخ مجلسا في منعه من الوعظ، وقالوا أنه يكحن في القرآن والحديث فامتنع القضاة الثلاثة وأفتى المالكي بمنعه (۱).

فجاء الثلاثة قضاة وقبلوا رجل الشيخ وقالوا كنا هالكين لو افتينا فيك بشيء، فقال الشيخ نحن لا نلحن وإنما سمعكم هو الذي يلحن ويسمع الزور والباطل.

وكذلك عقدوا للشيخ حسين الجاكي مجلسا عند السلطان بسبب اللحن فرسم السلطان بمنعه، فبينما السلطان في بيت الخلاء إذ خرج له أسد عظيم وفتح فاه يريد يبلغ السلطان، فارتعد السلطان وخر مغشيا عليه فلما أفاق نرل إلى الشيخ حسين واستغفر فأنشد الشيخ حسين نفعنا الله به:

سر الفصاحة كامن في المعدن والسر في الأرواح لا في الألسن والجوهر الشفاف خير قنية فلمقتني الأصداف قبل لا تقتن مماذا يفيد أخا لسان معرب أن يلق خالقه بلقب الكن فهو الصحيح وإن يكن بالأرمني فهو الصحيح وإن يكن بالأرمني

فقد كان الشيخ محمد الشويمي إذا احتاج المطبيخ يوما وهم في « أشمون جريس » قلقاسا أعطوه خرجا وحمارا، وقالوا له اشتر لنا قلقاسا من الغيط، فخرج إلى ناحية البرية فلخ لهم الحلفاء حتى

<sup>(</sup>١) الموت بيد الله سبحانه وتعالى وربما لو صحت هذه الرواية أن يكون ذلك مصادفة. يقول سبحانه وتعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَن تَمُوتَ إِلَّا بِإِذْنِ اَللَّهِ كِتَبًّا مُّؤَ جَّلًا ﴾ [سـورة آل عمران: الآية ١٤٥].

امتلا الخرج والناس ينظرون فوجدوا الحلفاء قلقاسا ورجع بالفلوس فاعتقده الناس من ذلك اليوم.

وعمل سنة جمالاً وهو في أشمون جريس فكان لا يحمل الجمل الاقتة واحدة، فقالوا له في ذلك فقال: دقواقتتي وحمل غيري فدقوا قتتة فجاءت خمسة أرادب(١).

ودخل على الشيخ عبد السلام القليبي فقير مريض فأمر جاريت بخدمت فاستمرت تخدمه إلى أن عوفي، فراودها عن نفسها وجاذبها على ذلك فأبت، وذهبت إلى الشيخ فأعلمته.

فقال لها: اكتمي سرك وأنت حرة فذهب إليه فلم يجده في الموضع الذي أنزله فيه، فتتبعه خارج المنزل فرآه ماشيا على البحر الذي بين قليب والنحارية فقال له: ما هذا وذاك؟ فالتفت إليه وقال لا ينبغي لنا أن تخدمنا الجارية ونرحل عنها بغير مكافأة على خدمتها بدون العتق.

وكان يقول: إياكم والإنكار على من سمعتموه من الصالحين يقول الموتى تكلمني في قبورهم فإن ذلك يقع لهم.

وقد كان سيدي إبراهيم المتبولي رضي الله تعالى عنه يسأل الفقراء القاطنين عنده عن أحوالهم ويباسطهم.

فقال لواحد منهم يومنا وكان كثير العبادة والناس يعتقدونه مالي أراك يا ولدي كثير العبادة ناقص الدرجة، لعل والدك مات غضبانا عليك، قال: نعم، قال: فاذهب بنا إلى قبره فذهب هو والشيخ يوسف الكردي مع الشيخ.

<sup>(</sup>١) هذه أمور تلهج بها العامة في الريف حتى الآن عن أصحاب أضرحة في بلادهم وكلها أمــور ليس لها أي دليل.

قال الشيخ يوسف: فوالله لقد رأيت والده يخرج من القبر ينفض التراب عن رأسه حين ناداه الشيخ، فلما استوى قائما قال لمه الشيخ: يا حاج أحمد الفقراء جاءوا شافعين عندك لترضى على ولدك.

فقال: قد رضيت عنه فسأله الشيخ عن شيء من أحوال القبور فأجابه: فبكي الشيخ ثم قال له ارجع مكانك فرجع (۱).

وكان يقول: إذا رأيتم أحدا من الصالحين يقبل من الظلمة ما يعطونه له فإياكم أن تعترضوا عليه ولو بالقلب، فإن صاحب النور كالبناء يعرف موضع الطوبة التي يضعها فيه ويصلح لها.

وقد كان الأمراء والأكابر ياتون بالأطعمة الفاخرة والحلوى الى سيدي عمر الكردي فيطعمها للحشاشين الذين يتفرجون بالبرك خارج القاهرة، ويقول لهم: يا إخواني مالي أرى أعينكم حمرا لا يزيدهم على ذلك وكان النقباء يلومونه على عدم اطعامهم من تلك الأطعمة والحلوى.

فقال لهم يوما: املئوا لنا صحنا من هذه الحلوى وغطوه، قوموا بنا نأكله في الجزيرة التي وسط البركة، فمضوا فقال الشيخ: اكشفوا وكلوا، فكشفوا فإذا هي خنافس فقال: كلوا فقالوا: كيف ناكل الخنافس، فقال: تلومونني على عدم إطعامكم الخنافس كل يوم.

وكان يقول: إذا رأيتم أحدا من الصالحين يأكل من طعام الظلمة وأعوانهم فلا تبادروا إلى الإنكار فإن الله يستخرج لعباده الصالحين الحلال بين دم الحرام وفرث الشبهات كما يستخرج اللبن (٢).

<sup>(</sup>١) هذا شيء لا يصح ولا دليل عليه.

<sup>(</sup>٢) لا يجوز أكل الحرام إلا للضرورة اللجئة لقوله سبحانه وتعالى ﴿ فَمَنِ ٱضْطُرُّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادِ فَلَآ إِنْمَ عَلَيْهِ ﴾ [سورة البقرة: الآية ١٧٣].

وقد دعى أبو السعود القليوبي مرة هو وأصحابه إلى طعام حرام فمنعهم من أكل ذلك الطعام وأكل وحده فلما خرجوا قال لهم إنما منعتكم من أكله لأنه ليس بحلال ثم تنفس فخرج من أنفه دخان عظيم كالعمود وتصاعد في الجو حتى غاب عن أبصار الناس ثم خرج من فمه عمود آخر وصعد في الجو ثم قال الشيخ هذا الذي رأيتموه هو الذي أكلته عنكم.

وكان يقول: عليكم بتصديق كرامات الأولياء ولو كان العقل يستحيلها وكسروا ميزان عقولكم.

وقد وقع للشيخ يوسف الكردي أنه قال يوما لشيخه سيدي إبراهيم المتبولي اشتقت إلى أهلي في بلاد الأكراد، وكان ذلك بعد العصر، فقال ما شاء الله كان.

قال: ثم دخلت الخلوة أقرأ ورد العصر، فرأيت نفسي داخلا بلدي والنباس يسلمون على ورفعت الأعلام قدامي، فدخلت دارنا فسلمت على أبي وأمي ومكثت عندهم أخطب في الجامع وأقرئ الأطفال مدة تسعة أشهر فقوى اشتياقي إلى الشيخ فشاورت الوالد والوالدة في السفر إلى الشيخ فأذنا لى.

فخرجت إلى موضع خارج البلك فإذا أنسا في خلوتي ببركة الحاج فخرجت لأسلم على إخواني فلم يسلموا علي فقلت لهم لم لا تسلموا علي وأخبرتهم بسفري فقالوا لا حول ولا قوة إلا بالله حصل له جنون، فعلم الشيخ بذلك فقال: يا ولدي اكتم سرك.

ثم بعد ثلاث سنين جاءت والدته بصحبة والده فلما سلما على الشيخ قال والده للشيخ: يا سيدي لولا خاطرك ما خلينا يوسف يجيء إلى سنة، فعند ذلك علم الفقراء بكرامة الشيخ وتعجبوا من ذلك.

فقال الشبيخ القدرة صالحة لأكثر من ذلك.

وكان يقول: إياكم والمبادرة إلى سوء الظن فقد كان الشيخ أحمد الحلفاوي يمشي بحلفايته بحضرة الشيخ مدين رحمه الله في الزاوية، وكان الشيخ أحمد الشويمي يتأثر من ذلك في نفسه فقال له مرة: أنت قليل الأدب فسكت ولم يجبه.

فلما كان قبل الغروب آخر اليوم الشالث جاء له الشويمي وصالحه، وقال له: لم يفتح على بشيء من مواهب الحق من أسأت بك الظن.

فبلغ ذلك سيدي مدين فقال أنا رأيته يمشي بحلفايته هذه في الجنه.

وقال الشيخ الكبير سيدي محمد الشناوي رحمه الله: إذا زار تلميذ أحدكم شخصا من أقرانكم فلم يبش في وجهه ولم يقدم له طعاما فلا يجوز لكم حمله على أنه يكرهكم، وإنما يجب حمله على أنه إنما فعل ذلك مع مريدكم ومصلحة لريدكم فخاف إذا أكرمه أن يميل إليه بالحبة فيعدم النفع بكم حتى يصير مذبذبا في أي الشيخين أعلى من الآخر.

وكان يقول سلموا للفقراء في جميع أحوالهم ووقائعهم الخارفة للعادة.

وقد وقع لسيدي الشيخ علي المرصفي إنه قرأ في يوم وليلة ثلاثمائة وستين ألف ختمة كل درجة ألف ختمة (').

وكان يقول: إياكم والإنكار على العارفين فيما سمعتموه من كلامهم الدي يكون في مقام الاستطالة فإن الرتبة تقضي لصاحبها أن ينطق بما ينطق.

<sup>(</sup>١) هذا شيء لا يصدقه عقل، وكيف استطاع عد كل ذلك.

ومن ذلك قول سيدي إبراهيم الدسوقي أنا موسى عليه الصلاة والسلام في مناجاته، أنا على في حملاته، وقد كنت أنا وأولياء الله في الأزل بين يدي الله تعالى وبين يدي رسول الله الله وكان اجتماعنا على الدرة البيضاء فأمرني رسول الله الأأن أخلع على جميع الأولياء فخلعت عليهم بيدي (۱).

وكان يقول: احملوا العلماء والصالحين الذين يدخلون على الأمراء ولا ينصحونهم ولا يأمرونهم بمعروف أنهم لم يتركوا ذلك إلا عجزا، أو أنهم لم يروا عندهم منكرا.

وكذلك إذا رأيتموهم فرشوا لهم سجادات للصلاة فاحملوهم على أنهم إنما يفعلون ذلك تعظيما لحضرة خطاب الحق تعالى، لا فخرا ولا كبرا ولا تعلموا بقرائن التكبر في مثل ذلك، إذ القرائن وإن جعلها العلماء إحدى الأدلة، فإنما ذلك في أماكن فيها احتياط للدين.

وأما العمل بها في مثل حمل العلماء والصالحين على التكبر والفخر فلا يجوز العمل بها، لأنه مبني على سوء الظن بهم وذلك حرام بإجماع.

وكان الشيخ المحقق أفضل الدين الأزهري رحمه الله يقول: عليكم برؤية محاسن العلماء والصالحين وعدم إقامة الميزان العُقلي على جميع ما يظهر منهم، وإياكم أن تقولوا أين العلماء العاملون بعلمهم فكل العلماء عاملون بعلمهم.

وبيان ذلك أن العالم إذا لم يعمل بعلمه من طريق المأمورات والمنهيات الشرعية بالامتشال والاجتناب، عمل بعلمه من طريق أخرى، وهي أنه لابعد للعالم من الندم والاستغفار إذا وقع في

<sup>(</sup>١) هذه أمور غيبية علمها عند الله، فلا يجوز الخوض فيها، ولا دليل على ما ذكر.

معصية فلسولا علمه بتحريهم ذلسك الفعسل مسا اهتسدى للتوبسة والاستغفار والنسدم.

فعلمه هو الذي جعله يتوب ويستغفر فقد عمل بعلمه من هذا الوجه، وهذا خفي غريب قل من يتنبه له، وغالب الناس لا يسمى العامل بعلمه إلا من لم يخل بشيء من المأمورات ولا يقع في شيء من المنهيات.

وأما من وقع ثم تاب فلا يسمونه عاملا بعلمه أبدا وفي ذلك ما لا يخفى، إذ عدم العمل بالعلم جملة إنما يكون لغير للكلف أو لمن أصر على الذوب ولم يتب منها حتى مات، وقليل وقوع ذلك في العلماء من هذه الأمة أو نادر فيهم.

وكان يقول عليك بكثرة الاعتقاد في أهل عصرك من العلماء والصوفية، وعليك بمحبتهم فإن محبتهم واجبة كالاعتقاد فيهم، ولا تطالب أحدا منهم بكرامة فإنه لا يطالب بالكرامة إلا من قال أنا صالح فاعتقدوني.

ومعلوم أن الاستقامة على الشريعة هي أعظم الكرامات كما قاله الجنيد وغيره.

وكان يقول: إذا رأيتم من أفنى عمره في علم القوم فإياكم أن تقولوا أنه مغرور فقد ذكر الشيخ محمد الشاذلي أنه رأى النبي في المنام وقال له يا رسول الله إني متطفل في علم التصوف، فقال اقرأ كلام القوم فإن المتطفل على هذا العلم هو الولي، وأما العالم به فهو كالنجم الذي لا يدرك.

وكان يقول: احملوا من ترونه على معصية أو بلغكم عنه من ثقة على أنه تناب من وقتها وندم في سريرته وإن لم تقدروا على ذلك فاعذروه كي لا تجقروه.

وقد كان الإمام منصور بن عمار يقول عجبا للفقراء كيف يهجرون إخوانهم على زلة واحسدة وقعست منهم سنين ولا يحملونهم على التوبة.

وإذا رأوا ظالما ياخذ مالا بغير حق شم يتبوارى عنهم بجدار يقولون هو حلال لاحتمال أن يكون قد أبدله بغيره، ولا يرون أن الواقع في الزلة تاب من زلته بعد مدة والقاعدة واحدة.

وقد سمعت سيدي عليا الخواص يقول مادام الحق تعالى يخلق المعصية للعبد فلا تمكنه التوبة النصوح التي ما بعدها ذنب أبدا، فإذا رجع الحق سبحانه عن خلق المعصية للعبد تاب العبد لا محالة، ولو قدر أنه أراد أن يعصى ما وجد ما يعصى به (۱).

ثم لا يخفى أن من كان وليا لله تعالى لا تتغير ولايته إذا وقع في معصية، ولا يكون ذلك قادحا في ولايته، ولا مزيلا لها لأن الحقائق الوضعية لا تقدح فيها النقائص الكسبية.

وفي الحديث: «الناس معادن كمعادن الذهب والفضاة» أي فكما أن المعدن في أصلم صحيح لا يخرج عن معدنيت كذلك المؤمن الحقيقي أو الولي الحقيقي لا يخرجه ما جرى على جوارحه من النقائص عن حقيقة إيمانه أو ولايت بشرطه.

قلت: شرطه عدم الإصرار والمبادرة إلى التوبية والاستغفار والله أعلم.

وكان يقول: إذا رأيتم شخصا يصلي في آخر صف مثلا ويترك الصفوف أمامه ناقصة، فاحملوه على أنه إنما فعل ذلك حياء من الله تعالى، لا على أنه إنما يفعل ذلك تهاونا بالسنة والثواب، فإنه لا يجوز حمله على ذلك.

<sup>(</sup>۱) هذا مثل كلام القدرية والجبرية، والصحيح أن الإنسان حر فهو يعصى ويتوب باختياره وكامل حريته ولذلك فالعاصي يعاقبه الله على معصيته، وإن تاب عنها قبل الله توبته.

وقد رؤى شخص يصلي على باب المسجد فقيل له لما لا تدخل المسجد فتصلي فيه؟ فقال: أستحيي أن أدخل بيته وقد عصيته (۱).

وقد سمعت عليا الخواص يقول: حكم كمل العارفين إذا وقف أحدهم بين يدي ربه تعالى في الصلاة حكم من فسق في حريم الوالي ثم أتوا به إليه فهو يخاف من القرب من حضرته حتى يحصل رضا الوالي عنه أو العضو.

وكثيرا ما يذنب العبد الذنب العظيم فيظن بتقادم عهده أن الله قد غفر له، والحال أنه لم يزل ساخطا عليه إلى ذلك الوقت، فيصير يزاحم على الوقوف في الصف الأول لظنه أن الله قد غفر له ذنوبه حتى لا يكاد يستحضر ذنبه أصلا.

وما هكذا درج السلف الصالح فقد كان أحدهم إذا وقع في ذنب لا يرال خجلا من الله تعالى خائفا من عقابه حتى يلقاه.

وكان يقول: احلموا من ترونه من العلماء والصالحين يعظم الولاة ويكرمهم على إنه إنما يفعل لغرض شرعي، وقد سمعت سيدي عليا الخواص يقول الأدب مع ولاة الأمور مطلوب شرعا أو عرفا بحسب اعوجاجهم واستقامتهم.

وسمعته مرة أخرى يقول: ينبغي لنا أن نعظم الولاة ونكرمهم أدبا مع الله الذي ولاهم رقابنا وحكمهم فينا، وسمعته مرة أخرى يقول إنما نهانا الشارع والله عن التواضع للأغنياء إذا طمعنا في دنياهم، أو علمنا بأن تعظيمنا لهم يزيدهم طغيانا وغفلة عن الله.

<sup>(</sup>۱) الصحيح أن يتوب من معصيته والله سبحانه عَافِرِ ٱلذَّنَّبِ وَقَابِلِ ٱلنَّوْبِ ﴾ [سورة غافر: الآية ٣].

واما إذا تعففنا عما في أيديهم وتعاطينا الأسباب التي تميل فلوبهم إلينا حتى يحبونا ويقبلوا شفاعتنا في مظلوم مثلا، فلا حرج علينا في ذلك والأعمال بالنيات.

قال: ومر ابن موسى المحتسب أيام السلطان الغوري عليه وهو في حانوته، فنزل الشيخ وقبل ركبته وهو راكب ودعا له، فأنكر بعض الفقهاء ذلك على الشيخ، فقال: إنما قبلت ركبته أدبا مع الله تعالى الذي ولاه وجعل الناس يسمعون قوله.

فإذا خفت البضائع من السوق يبعث مناديا ينادي الذين يحتكرون الطعام عن الحتاجين اخرجوا ما عندكم فيخرجون ما عندهم حتى يمتلئ السوق أفتقدر أنت يا فقيه على مثل ذلك فسكت الفقيه.

شم حكى الشيخ: إن بعض الفقراء رأى ابن أبي جمرة وهو جالس على كرسي وعليه خلعة خضراء والأنبياء والأولياء واقفون بين يديه غاضون طرفهم فاستنكر ذلك (۱).

وقال: كيف تقف الأنبياء بين يدي واحد من الناس، فقص ذلك على بعض أولياء العصر فقال: لا تستنكر ذلك يا أخي فإن أدب الأنبياء عليهم الصلاة والسلام ليس هو مع لابس الخلعة إنما هو مع الله الذي ألبسه فزال الإشكال. شم قال له أما رأيت أكابر الدولة وهم راكبون أمام بعض غلمان السلطان إذا ألبسه خلعة أدبا مع السلطان لا مع الغلام.

وعن الشيخ مكين الدين الأسمر قال: دخلت مسجد الديماس بالإسكندرية فوجدت النبي المدفون هناك قائما يصلي وعليه عباءة مخططة فقال تقدم فصل فقلت له تقدم أنت تفضل،

<sup>(</sup>۱) هذه أمور مبالغ فيها، والأنبياء أعلى مقاما وأعز قدرا، والمشأل الذي ضربه بعد ذلك لا يليق بمنزلتهم.

فقال: تقدم فصل أنت فإنكم من آل نبي لا ينبغي لنما التقدم عليه، قال: فقلت له بحق هذا النبي ألا تقدمت وصليت.

قال: فأنا لا أقول بحق هذا النبي ألا وقد وضع فمه على في إجلالا للفظة النبي كي لا تبرز في الهواء (۱)، قال: فتقدمت فصليت فأدب النبي مع الشيخ مكين الدين بتقديمه وصلاته خلفه إنما هو مع سيد الأولين والآخرين والآخريان وعلى آله وصحبه وأزواجه أمهات المؤمنين وعلى سيائر الأنبياء والمرسلين وعلى آلهم وصحبهم أجمعين (۱).

قال: كان إذا بلغه عن أحد من أرباب الدولة أو غيرهم أنه قاصد السلام عليه يذهب إليه قبل أن يأتي، ويقول: كل خطوة يمشيها الناس إلى الفقير تنقص من مقامه درجة.

فقيل له: فكيف تذهب أنت إليهم، فقال: أنا أذهب إليهم وأسال الله أن لا ينقص درجتهم.

قال: وسمعته مرة أخرى يقول حين لامه بعض الناس على زيارته لبعض الأكابر إنما ذم السلف الوقوف على أبواب الأمراء لمن يخشى الفتنة، أو وقف يطلب منهم شيئا.

ونحن بحمد الله لا نركن إليهم إذا دخلنا عليهم لزيارة أو عيادة ولو أحبونا واعتقدونا وقبلوا شاعتنا وقبلوا أيدينا وأرجلنا ولو أنهم أعطونا شيئا لا نقبله منهم.

وسمعته مرة أخرى يقول في قولهم بئس الفقير بباب الأمير، هذا في حق من يأتي الأمير يسأله الدنيا، فإن كان في شفاعة ونحوها فنعم الفقير بباب الأمير.

<sup>(</sup>١) في الأصل الهوى.

<sup>(</sup>٢) هذه أمور لا دليل عليها.

قال: وكان إذا زاره أحد من الأكابر يمشي معه إلى خارج باب داره يشيعه، ويقول: حصل لنا سرور برؤيتكم اليوم، وإذا أرسل له هدية ردها ويقول لعامله قل له أرسلها إلى أحد من المتاجين إليها فإنه أكثر أجرا له.

قال: وقد قال الشيخ محيي الدين في الفتوحات المكية من نصه: ينبغي للفقير أن يعظم كل وارد عليه من ولاة الزمان، لأن أحدهم لم يخرج لزيارة ذلك الفقير حتى خلع عظمة نفسه وجعلها دون ذلك الفقير، ولو أنه كان نظر إلى عظمة نفسه ما كان طلع له زاويته، ولكان أرسل إليه ليحضر، ومن خلع عظمة نفسه قبل أن يصعد إلينا فما لقينا إلا وهو فقير حقير فوجب إكرامه.

فأن اعترض معترض بأن ذلك الأمير مثلا ظالم لا ينبغي إكرامه، قلنا: ونحن كذلك ظالمون لأنفسنا بالمعاصي ولغيرنا ولو بسوء الظن به في وقت من الأوقات فظالم، قام لظالم وأكرمه فلا مزية لأحدهما على الآخر بالإنصاف.

وكان يقول: إذا حضرتم عند أحد من الأكابر وهو في النزع فلقنه أحد فسمعتموه يقول لا، فإياكم أن تظنوا أنه فتن، فإنه فلقنه أحد فسمعتموه يقول لا، فإياكم أن تظنوا أنه فتن، فإنه أنما يقول لا للشياطين الذين يحضرون الأكابر ليفتنوهم عن دين الإسلام، كما وقع للإمام أحمد بن حنبل وغيره، وكذلك إذا رأيتم أحدا من الأكابر اشتد عليه النزع فإياكم أن تظنوا أن ذلك بسبب ميله إلى الدنيا فإن ذلك لا يجوز.

وقد سمعت سيدي عليا الخواص يقول: طلوع الروح يهون ويصعب على العبد بحسب كثرة مجاهدت له لنفسه وقلتها، فإن صعب على العبد طلوع روحه فإنما ذلك لبقية مجاهدة بقيت عليه من الميل إلى شهوات الدنيا وعلاقتها، بخلاف من لم يبق عنده ميل إلى شيء من ذلك، فلا يحتاج إلى جذب روحه بشدة.

بل حكمه حكم من ينتقل من دار إلى دار، اللهم إلا أن يكون من الأنبياء أو أكابر الأولياء، فإن صعوبة طلوع روحهم ليست بسبب ميل إلى الدنيا وإنما ذلك لحبهم لطاعة الله في دار الدنيا والقيام بشعائر دينه فيها حبا فيه عز وجل، واهتماما بقومهم الذين كانوا يرشدونهم إلى طريق الله حيث ماتوا ولم يبلغوا بهم مرتبة الكمال ونحو ذلك من الأغراض الصحيحة اللائقة بهم.

وكان يقول: إذا رأيتم عالما أو صالحا يأخذ من الظلمة مالا فاحملوه على أنه يفرقه على أصحاب الضرورات بطريقه الشرعي، ولا يأكل هو ولا عياله منه شيئا.

وإذا رأيتم عالما توقيف عن الكتابة على سؤال متعلق بأمور السلطنة فاحملوه على خوفه الفتنة التي تبيح له كتم العلم أصلا، كإخراج وظيفته التي يتقوت منها هو وعياله أو نفيه من بلده ونحو ذلك.

وإذا رأيتم عالما أو شيخا نفر عنه أصحابه فاحملوه على أن ذلك من اعتناء الحق تعالى به كي لا يشتغل بغيره، ولا يجوز حمله على أن أصحابه ما نفروا عنه إلا بسبب عصيانه.

وإذا رأيتم أحدا من القضاة والأمراء والمباشرين يتغالى في ثمن العبيد والماليك الصباح الوجوه، فإياكم أن تسيئوا به الظن وتقولوا لولا أنه يقع في الفاحشة فيهم ما تغالى في ثمنهم، فإن ذلك لا يجوز إلا أن حفت بذلك القرائن وليس كل من يتغالى في ثمن القبيد يفعل ذلك لأجل الفاحشة.

وإنما الأكابر إذا وسع الله عليهم الدنيا يصير أحدهم يحب الجمال في ثيابه ودوره ومراكبه مشاكلة لحاله، من غير أن يتعدى ذلك إلى فعل حرام، فلا يكاد أحدهم يحب عجوزا ولا شوهاء ولا عبدا وجهه غير صبيح عادة.

ولا يحب أن يستخدم من الماليك والعبيد إلا صباح الوجوه، ويحصل عندهم غم برؤية غيرهم وقد بلغنا أن من أدب جماعة السلطان معه أن لا يوقفوا بين يديه أجذم ولا أبرص، فإن وقع أن أحدا من الوزراء حصل له شيء من ذلك عرلوه أو استنابوا غيره رجلا سالما من ذلك غيرة على السلطان أن يقع بصره على ناقص.

فالأكابر غائبون عما يظن الفسقة فيهم من السوء قياسا على نفوسهم الغوية وقد يحمي الله العبد وهو بين المغاني ويوقعه بين العباد.

وقد كان الشيخ محمد الإخفافي يبيع الخفاف للنساء ويقول: ما حدثتني نفسي قط بأن انظر إلى ساق امراة ولا يدها ولا وجهها، وكان له أخ عابد يركب السبع في شوارع بغداد والناس يتبركون به، فجاء مرة وجلس عند أخيه في السوق فنظر إلى ساق امرأة فافتتن بها وعصى عليه السبع فقال له أخوه إنما الحماية من الله لا بحولي ولا بقوتي.

ووقع أن القاضي إسماعيل بن إسحاق المالكي المذي أفتى بقتل الحجاج دخل على العتضد فرأى على رأسه أحداثا صباح الوجوه من الروم، قال القاضي: فخطر في نفسي شيء فلما أردت القيام قال في المعتضد: قف فوقفت ثم قال: والله يما قماضي مسن حللت سراويلي على حرام قط منذ وعيت على نفسي مسن الصغر، فخجل القاضى واستغفر من سوء ظنه.

وكان يقول: إياكم والإنكار على من ترونه من الصالحين صاحب احدا من الظلمة، فريما صاحبه ليعظه ويرجعه عن الظلم، أو يشاركه في البلاء النازل عليه بسبب ظلمه وغفلته، أو ليأخذ بيده في عرصات القيامة.

وفي مناقب سيدي مدين الزاهد أن يوسف ناظر الخواص بمصر ظلم شخصا من تجار الحجاز، وكان مستندا لبعض الأولياء، فشكا له من يوسف، فتوجه فيه إلى الله تعالى فرآه في مقصورة من حديد مكتوب عليها، من خارج مدينة مدين، فأخبر التاجر بذلك وقال: من هو مدين هذا؟ فقال شيخ في مصر مستند إليه يوسف، فقال: لا طاقة لى به اذهب إليه فاشكونه له.

وكان يقول: إياكم والمبادرة إلى الإنكار على شيخ لم يعتن بامر تلامذته كل الاعتناء في تعليمهم الآداب والواجبات الشرعية، فربما كان ذلك الشيخ في حال قاهر يمنعه من ذلك.

وكان يقول: إياكم أن تسيئوا الظن بمن رأيتموه من العلماء والصالحين يجيب عن نفسه، فتقولوا لو كان هذا صالحا لاكتفى بعلم الحق تعالى فيه ولم يلتفت إلى الناس فإن للعلماء والصالحين مشاهد في ذلك صحيحة.

فمنهم من يكون مشهده أن أقواله وأفعاله التي نقصه الناس لأجلها خلق الله تعالى فيغار لله أن ينقص أحد خلقه وحكمه وتقدير ه.

ومنهم من يكون مشهده أن نفسه أمانه الله وأنها وديعة عنده أمنه عليها وأمره بكف الأذى عنها ودفع كل ما يحصل لها به تكدير وتشويش.

ومنهم من يكون مشهده أن نفسه خلق الله تعالى فيتكدر ممن يقول له يا أعور مثلا من حيث أنه يعيب خلق الله.

ومنهم من يكون مشهده الشفقة على أعدائه، فيخاف أن سكت على ما يقولونه فيه أن ينقص دينهم، فيرد عن نفسه حتى يكذبهم الناس فيخف عنهم الإثم.

ومنهم من يكون مشهده أنه عبد الله ليس له من نفسه شيء، وأنه يجب على كل أحد احترام عبد الله، فيغار على نفسه من حيث كونه عبد الله، لا لحظ نفسه بل ربما لم يخطر ذلك بباله.

ومنهم من يكون مشهده محبة الخير والنفع لإخوانه على يديه فيخاف إن سكت على تنقيص الأعداء والحاسدين أن يحصل له استهانة في نفوس تلامذته فلا يصيرون ينتفعون به وهكذا.

وكان الشيخ الكبير سيدي عبد الوهاب الشعراني رحمه الله يقول: إذا رأيتم أحدا من العلماء والصالحين دعى إلى شفاعة فقال لن سألوه الشفاعة أو غيرهم توجهوا أمامي انتظروني عند الأمير مثلا المشفوع عنده، فإذا رأيتموني فقوموا لي وعظموني وقبلوا يدي ورجلي فإياكم أن تظنوا به أنه يفعل ذلك طلبا لعلو المقام عند الناس، فإن ذلك لا يجوز بل احملوه على المحامل الحسنة.

وقد كان سيدي أحمد الزاهد يفعل مشل ذلك وكان من العارفين أصحاب التصريف، واحملوا أخاكم إذا انقطع عن زيارتكم مثلا أو عيادتكم وصدر منه جفاء على نية صالحة.

وإذا ذكر في حضرتكم فوصف بالجفاء والتقصير فازجروا من وصفه بذلك وقولوا فلان مودته ثابتة، وإذا ثبتت الحبة فلا بأس ببعد الزيارة.

وفي الأرواح أرواح يسزورون بعضهم ويتلاقون في عالم الغيب أو أنه لم يجد نية صالحة يزورنا بها ويعودنا.

وإذا سمعتم عن أحد من العلماء والصالحين أو غيرهم من التجار والأمراء أنه يرد السائل، فاحملوه على أنه إنما يفعل ذلك لحكمة لا لبخل تخلقا بأخلاق الله تعالى، فإن من أسمائه تعالى العطى المانع.

والله لا يمنع لبخل بل لحكمة وأنه كشف له أن ذلك السائل لم يكن له عنده رزق، وكذلك إذا سمعتم عن أحد من العلماء والصالحين أو غيرهم أنه ما رؤي يتصدق فاحملوه على أنه يتصدق سرا.

وقد كان الإمام زين العابدين ينفق سرا ويتصدق سرا، حتى كان غالب أهل المدينة الشريفة يرمونه بالبخل، فلما مات وجدوه كان يقوت مائة بيت من أهل المدينة.

وكذلك كان شيخنا شيخ الإسلام زكريا يسر بصدقته حتى كان غالب الناس يعتقد أنه بخيل، وما كان في علماء مصر أكثر صدقة منه وكان إذا أراد أن يعطي أحدا شيئا يقول صافحني لأجل السنة ويضع له في كفه ما قسم له.

وتارة يقول هل هنا أحد، فإن قيل نعم، يقول لمن يريد أن يعطيه شيئا: يا فلان عد إلينا مرة فإن لى بك حاجة.

وكذلك إن سمعتم عن أحد من العلماء والصالحين أنه تكدر من جماعة لم يقوموا له في بعض الحافل فاحملوه على أنه ما تكدر لحظ نفسه، بل ليعلمهم التواضع وسلوك طريق الأدب مع المسلمين.

وإذا رأيتم أحدا من العلماء والصالحين يرخي له طيلسانا فاحملوه على أنه يفعل ذلك حياء من الله تعالى ومن خلقه، وكفا للبصر عن فضول النظر، واقتداء بالسلف الصالح من الصحابة والتابعين.

فقد كان أبو بكر وعمر بن الخطاب وأنس بن مالك يتقنعون بإرديتهم غالبا، لا على أنهم إنما يفعلون ذلك تمشيخا ومحبة أن يعرفوا فإن ذلك لا يجوز

وقد كان الشيخ محمد الغربي إذا مشى يضع يده على كتف شخص ويغمض عينيه حتى لا ينظر إلى أحد إلى أن يدخل بيته أو المسجد، قال: وإنما صح جعل الطيلسان بقصد الحياء من الله، وإن كان تعالى لا يحجبه شيء لأن الشرع قد تبع العرف في مثل ذلك حال الصلاة وغيرها.

فإياك والمبادرة إلى الاعتراض على من يفعل مثل ذلك فتقع في الإثم والجهل، أما الإثم فلكونك تظن بهم أنهم يفعلون ذلك تمشيخا ومحبة أن يعرفوا، وأما الجهل فلكونك جهلت أنه من سنة السلف الصالح.

وكان يقول: إذا رأيتم شخصا يكثر من التلطخ بالروائح الطيبة فلا تحملوه على الترفه بل احملوه على أنه يكثر من ذلك طلبا للزيادة في عقله، فقد ورد من طاب زاد عقله، ومن نظف ثوبه قل همه، ومن قل كلامه توفرت حسناته.

وإذا رأيتم شخصا أعطى شيئا من الدنيا فرمى به فاحملوه على أنه إنما يفعل ذلك تهاونا بالدنيا في عيون الحاضرين ليقتدوا به في ذلك، وإياكم أن تقولوا أنه نصاب كبير يرمي الذهب والفضة ليتسامع الناس بذلك فيعتقدوه فيأتوه بما يطلب فإن ذلك سوء ظن به.

وإذا رأيتم أحدا من العلماء والصالحين دعي إلى وليمة فأجاب ثم امتنع، فاحملوه على محمل حسن، فربما رأى شيئا أوجب الامتناع عن الحضور، أو كان مشهده نقائصه وصاحب هذا المشهد يستحي أن يجالس أحدا من المسلمين لا سيما في الحافل كالولائم وختوم الدروس كما يعرف ذلك من ذاق مذاق العارفين.

وكان يقول: إياك والاعتراض على من تسراه متجملا بالثياب

من العلماء والصالحين فتقول ليس هذا بزاهد في الدنيا، والسلف الصالح ما كانوا إلا على التقشف والرثاثة في اللبس فتقع في إشم كبير فإن ذلك لا ينافي الزهد إذ حقيقة الزهد في الدنيا هو ترك اليها بالمحبة لا بخلو اليد ورثاثة الهيئة.

وإنما درج جمهور الصحابة والتابعين على خلو اليد منها ليقتدي بهم المحبوبون عن مشاهد الأكابر، فلذلك أظهروا لهم الزهد فيها بخلو اليد، ونهوهم عن التبسط فيها خوفا عليهم أن يدخلوا في محبتها فلا يهتدون بعد ذلك للخروج عن حبها والمزاحمة عليها، فإن الكاملين لا يشغلهم عن الله شبيء في الكونين بخلاف القاصرين.

ومعلوم أن من أدام النظر في هذا الشأن إلى العلماء ربما قام بن من أدام النظر عليهم ما هم فيه من أمتعمة الدنيا ووظائفها.

ومن وصية علي الخواص: إياكم أن تستكثروا على علماء الزمان شيئا من أمتعة الدنيا ووظائفها، فإن ذلك من توابع ناموس العلم، ولا تقولوا كغيركم من القاصرين قل أن يسلم من اتسع في الدنيا من الشبهات والحرام، بل قولوا هم أعلم منا بالحلال والحرام.

وقد كان الإمام الشافعي يقول: لابد للعالم من مال وجاه حتى لا يذل لأحد ولا يحتاج إلى أحد.

وذكر الإمام الشافعي في رحلته إلى العسراق قسال: لما قدمست العسراق اجتمعت بمحمد بن الحسن في الجامع، فعرم على أن آتى منزله فأجبته إلى ذلك، فقدم إلى بغلته بسرج محلى بالذهب والفضة، فذكرت ما فارقت عليه مالكا من ضيق المعيشة وبكيت،

فقال في ابن الحسن: لا يروعك يها أبه عبيد الله مها رأيت فمها هو إلا من حقيقة حلال ومكسب.

وإني أخرج زكاة مالي في كل سنة، وما أظن أن الله يطالبني في فرض فيه ونعم المال للرجل يسربه الصديق ويصل به القريب.

قال الشافعي: شم إنه كساني حلة بألف دينار لما أردت السفر، وزودني بثلاثة آلاف درهم، وعرض علي أني أشاطره في جميع ماله فأبيت، شم إني اجتمعت بالزعفراني فرأيته في دنيا واسعة فأعطاني أربعين ألف درهم لما عزمت على السفر وعرض علي أربع ضياع وقال: قد سمحت لك بها فلم أقبل.

فورد علي جماعة من الحجاز فسألتهم عن الإمام مالك فذكروا لي إن الله وسع عليه وأنه صار له ثلاثمائة جارية تنوب إحداهن منه في السنة ليلة واحدة.

قال: فلما سافرت إليه ودخلت المدينة الشريفة وافيته في المسجد في صلاة العصير فصليت معه، ثم نظرت فإذا كرسي من حديد عليه مخدة من قباطي مصر مكتوب عليها بالعرير لا إليه إلا الله محمد رسول الله، وحول الكرسي أربعمائة نفر أو يزيدون فبينما أنا كذلك إذ رأيت مالكا قد دخل من باب النبي وقد فاح عطره في المسجد وأربعة تحمل أذياله، فلما وصل إلى الكرسي قام الحاضرون كلهم وجلس على الكرسي فألقى مسألة في جراح العمد، فما زال يتكلم في العلم حتى نيزل عن الكرسي فقمت العمد، فما زال يتكلم في العلم حتى نيزل عن الكرسي فقمت وسلمت عليه فضمني إلى صدره ثم أخذ بيدي وأتى بي إلى منزله، فرأيت بناء غير البناء الأول الذي كنت أعهده قبيل رحلتي إلى منزله العراق فبكيت، فقال: مم بكاؤك يا أبا عبد الله كأنك ظننت إنا بعنا الآخرة بالدنيا، طب نفسا وقر عينا هذه هدايا خراسان وهدايا مصر.

وقال: أبيت إلا العلم فلما أردت السفر إلى مكة خرج معي حافيا ماشيا، فقلت له: ألا تركب دابة فقال أستحي من سيدي رسول الله ﷺ أن أطأ مكان قدمه الشريف بحافر دابة.

قال الشافعي فسررت بذلك وعلمت أن ورعه على حاله لم ينقص، وإن كنثرة المال جمال العلماء لا يضرهم إن شاء الله تعالى، وأعطاني مالا جزيلا فلما دخلت مكة فرقته على بني عمي بإشارة والدتي خوف علي أن أفتخر عليهم، فلما بلغه ذلك استحسنه مني ووعدني بأن يرسل إلي في كل سنة مثل ذلك فلما مات ضاق على الحجاز فخرجت طالبا أرض مصر.

وكذلك بلغنا عن أشهب صاحب الإمام مالك أنه كان في سعة من الدنيا وكانت معيشته معيشة اللوك.

وكانت بلاد جزيرة مصر إقطاعا للإمام الليث بن سعد، وكان خراجها في كل سنة مائة ألف دينار ولم تجب عليه زكاة قط.

وكان الفخر الرازي له ألف مملوك خلاف الجواري والخدم فقد علمت يا أخي أن ناموس العلم لا يتم إلا باتساع الدنيا على العلماء كالملوك، فكما ينفق الملك على جنده كذلك العالم ينفق على طلبة العلم يحفظونه من العدو الباطن فكمال الدين لا يتم إلا بالملوك والعلماء. فإياك يا أخي أن تعترض ولو بقلبك على أحد من علماء زمانك إذا تشبه بمن ذكر من العلماء في توسعة الدنيا ووظائفها وملابسها ومراكبها، فإن ذلك من الجهل بك، فإن العلماء والأولياء على أقدام الأنبياء عليهم الصلاة والسلام.

ومن الأنبياء من كان له مال كالسيد إبراهيم والسيد يوسف والسيد سليمان والسيد أيوب، ومنهم من لا مال له كالسيد سوح والسيد عيسى والسيد يحيى ووالده على نبينا وعليهم الصلاة والسلام.

وممن كان في سعة من الدنيا يعني من الأولياء سيدي عبد القادر الجيلي وسيدي محمد الحنفي وسيدي علي وفا وسيدي مدين، فكل واحد منهم قائم بمرتبته كامل فيها لا يضره سعة الدنيا عليه ولا ضيقها، وما حث الأكابر أصحابهم على الزهد في الدنيا إلا خوفا عليهم من ذل الطمع والميل إليها لا غير، وإلا فلو جاءت الدنيا بغير طمع ولا ميل من حلال لنبي كان من الأدب مع الله قبولها.

وكان يقول: إياك أن تعترض على العلماء في كبر عمامتهم فتقول إن هذا خروج عن السنة فإن هذا من الجهل بك، لأنهم في ذلك موافقون للعرف والعرف من جملة الشريعة، وقد استدل الجلال السيوطي رحمه الله على جواز كبر عمامة العلماء زيادة عن طول عمامة رسول الله والله الله يقول تعالى: ﴿ وَأَمْرُ بِاللَّهُ فِي ﴾(١)، وقال: قد صار من عرف العلماء كبر العمامة ليتميزوا عن غيرهم من العامة فيسئلوا عن الشريعة وذكر أن كبر العمامة بهذا القصد لا يخرجهم عن السنة.

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: الآية ١٩٩.

وكان يقول: إياك أن تعرض على من تراه من العلماء الصالحين يقول: إياك أن تعرض على من تراه من العلماء الصالحين مشاهد فيه صحيحة، ومن كلام بعض العارفين: أكثر النوافل بركة الإكثار من النكاح لما فيه من الازدواج والإنتاج فيجمع العبد فيه بين العقول والمحسوس، فلذلك كان اشتغال العبد بنوافل النكاح أتم وأقرب لتحصيل كل ما يرومه وكان محبوبا عند الله تعالى وهذه الطريق من أجل الطرق وأقربها على السالكين.

وكان يقول: إياك أن تستدل بوقوع مريد في هذا الزمان في النقائص على أن ذلك من نقص شيخهم عملا بقول بعضهم إذا أردت أن تعرف مقام شيخ لم تره فانظر إلى أصحابه فإنهم يدلون عليه اهـ.

فإن ذلك ليس بقاعدة كليمة فقد يكون الشيخ من اكابر الأولياء ولم يقسم لن اجتمع عليه شيء من أخلاق القوم كما أنه ليس كل من اجتمع برسول الله والله الهدايمة ولا كل من سمع كلام الواعظ اتعظ به.

فإيساك أن تقول إذا رأيست ممن انتسب إلى شيخ من أهل عصرك سوء أدب، لو كان شيخ هذا متأدبا لظهر على مريده فتقع في غيبة الأشياخ بغير طريق شرعى فتمقت.

قال: وقد سمعت سيدي عليا المرصفي يقول: حكم تلقين الشيخ للمريد حكم النواة التي تغرس في أرض يابسة ينتظر ريها بالمطر، فمدادها واستمدادها وانفلاقها وخروج ورقها راجع إلى شدة شربها وخفته بحسب المربي، لا إلى غرس الشيخ فللشيخ البذور وللحق تعالى الإنبات.

وربما غرس شيخ غرسا في المريد ومات وكان خروج الثمرة

على يد شيخ آخر لضعف همة المريد وعدم توالي الذكر على قلبه ولسانه، فإن توالي الذكر بعد التلقيين كتوالي المطر بعد غرس النواة فيسرع بالفتح والنتاج فعلم أنه لا يكفي المريد بعد التلقين أن يحضر مجلس الذكر صباحا ومساء فقط، كما عليه غالب المريدين في هذا الزمان.

فإن حكم ذلك الذكر كمن يقطر على النواة التي غرسها قطرة أول النهارة وقطرة آخره، مع تخلل الشمس والحر والريح بينهما، ومثل ذلك لا يسروي أرض النواة بل ربما لم يصل إلى الأرض منه طراوة فيطول زمن فتحه وربما مات ولم يفتح عليه بشيء وربما لام هذا المريد الشيخ وقال: ولو في نفسه لم يحصل له بتلقينه فائدة.

وذلك قدح في أهل الطريق، فإن الشيخ إنما وظيفته غرس النواة وعلى المريد كثرة السقيا بالذكر والأعمال المرضية.

فإن أبطأ فتح المريد فذلك من ضعف همته لا من شيخه فحكم المريد المبادر للطاعة حكم القطن الذي يقدح فيه الزناد، فإن كان ناشفا حراقا على فيه القبس وإلا طفئ كل قبس نرل فيه من شرر النار فافهم.

ثم إذا تلقن منه المريد ووقع منه معصية أو سوء أدب فالواجب عليه إعادة التلقين ليخرج الشيطان من مدينة جسده وقلبه، إذ التلقين يخرجه وسوء الأدب يدخله.

وهذا الأمر قد كثر في مريدي هذا الزمان وما منهم أحد يجدد التلقين على شيخه فعدموا النفع وصاروا أجسادا بلا أرواح كأنهم خشب مسندة.

وكسان يقسول: إيساك وسسوء الظسن بمسن تسراه يسسأل النساس وهسو

قوي على الكسب فإن من الأولياء من يؤمر بسؤال النار، واحدر ار، تعترض على من تراه يقبل من الخلق ما يعطونه من الصدقات فإن من الأولياء من يكون ستره قبوله من الناس ما يعطونه له ثم يخلط عليه من ماله ويعطيه سرا لمن يستحقه ويوهم الناس بأن ذلك كله من صدقات الناس، وهذا من أكبر أخلاق الرجال الذين أخلصوا في معاملة الله تعالى.

وكانت طريقة سيدي أبي بكر الحريري سؤال الناس الفقراء سفرا وحضرا قال مرة يا عبد الوهاب قم معي فخرجت معه إلى سوق أمير الجيوش فصار يأخذ من هذا نصفا ومن هذا عثمانيا ومن هذا درهما فما خرج من السوق إلا ومعه نحو أربعين نصفا فلقى شخصا معه طبق خبز فأعطاه ثمنه وصار يفرقه على الفقراء وهو ذاهب إلى نحو بين القصرين، فلما فرغ الخبز قال: نفعنا الفقراء من هؤلاء التجار على رغم أنفهم شم صار يعطى هذا نصفا وهذا درهما إلى أن فرغوا.

وكان يقول: عليك بإقامة الأعذار لقضاة الزمان فيما يقع منهم في الأحكام، ولا تبادر إلى الحط على قاض إلا إذا لم تجد له محملا في الشرع، وقد أخبرني بعض القضاة الصادفين أن كثيرا ما يريد أن يفعل مع الأخصام الأمور الشرعية فتقوم له عدة موانع تمنعه من ذلك فأنا أسعى في نصرة الشريعة جهدي وطاقتي.

وكان يقول: إياك والمبادرة إلى الحط على من نقل عنه بعض الحسدة غلطة تخالف النقل بل أتثبت في ذلك غايمة التثبت، لا سيما أن أفضت تلك الغلطة إلى التكفير أو التعزيس.

قال وهذا الأمر قل من يتثبت فيه في هذا الزمان بل يبادر أحدهم إلى الفتوى مع أنه لم يجتمع بصاحب الواقعة ولا ثبت ذلك الأمر عنده ببينة عادلة.

وكان يقول: إذا رأيتم أحدا يرفع صوته بذكر الله فاحملوه على أنه يفعل ذلك محبة في الله وطلبا لأحد يذكر الله بذكره وتنهيضا لهمم الإخوان لا لعلة أخرى من حظوظ النفوس فإن ذلك لا يجوز.

وإذا رايتم أحدا من العلماء والصالحين احتجب عن مكروب ولم يخرج إليه فلا تحملوه على أنه فعل ذلك تكبرا أو استهانة بحقه فإن ذلك لا يجوز بل احملوه على أنه إنما تخلف عن الحضور لشدة اشتغاله بالله تعالى.

وربما حصلت الجمعية بقلبه عليه تعالى فمنعته عن الحركة وعن الالتفات لغيره تعالى بحكم الإرث للشارع وقي فقد ورد أنه وكا كان يقول: «لي وقت لا يسعني فيه غير ربي» وفي القرآن العظيم: ﴿ وَلَوْ أَنّهُمْ صَبَرُواْ حَتَّىٰ تَخَرُّرُ مَ لَكَانَ خَيْرًا هُمْ ﴾ (١) الآية، فلم يقيد تعالى ذلك بمدة فشمل اليوم والجمعة والشهر.

وكان سيدي مدين وسيدي علي المرصفي لا يخرجان من خلوتهما إلا لصلاة العصر فقط، ولو أن أحدا جاءهما في غير ذلك الوقت لم يخرجا، ومثل هذين الشيخين لولا أنهما يعلمان أن لهما عذرا شرعيا لخرجا كل وقت دعيا فيه إلى الخروج والتسليم لهما ولن تبعهما اسلم، وحملهما على محمل حسن اغنم.

قال: وكلامنا في الخروج لأصحاب الضروروات أما من لا ضرورة له كفالب من يرور الفقراء اليوم فلا ينبغي لفقير أن يخرج لأحدهم إلا أن علم منه حفظ اللسان في حالة مجالسته له إلى إن يقوم ويخرج، وقد صار ذلك في هذا الزمان أعر من الكبريت الأحمر.

وإن شككت في قلولي فاذكر للجالس أحدا من أعدائه بخيرا أو

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات: الآية ٥.

افتح له أخبار الولاة، تعرف صدق ما أقول، فلا يكاد مجلس يطول إلا ويقع أهله في غيبة، ومن هنا كان سيدي يوسف العجمي شيخ الطريقة الجنيدية بمصريقول للنقيب إذا دق أحد باب الزاوية فلا تفتحوا له الباب إلا إذا كان معه فتوح للفقراء وإلا فهي زيارات فشارات.

فقيل له مرة: كيف هذا وأنتم قد خرجتم عن الدنيا فقال أعز ما عند الفقير وقته وأعر ما عندا الدنيا دنياهم فإن بذلوا لنا أعز ما عندهم بذلنا لهم أعز ما عندنا.

وكان يقول عليك بحسن الظن في الطوائف المنتسبين إلى الفقراء عمومنا، كالأحمدية والبرهانية والرفاعية والقادرية والمطاوعة، ولا تحكم على أحد منهم بخروجه عن الشريعة المطهرة بحكم إلا بجماعة من أهل خرقته، فقد يكون الشخص على نعت استقبل به دون أهل خرقته.

بل احكم عليه إذا شاهدته يخالف السنة أو قامت عندك بينة عادلة بذلك فإن كل طائفة من هؤلاء الطوائف فيها غالبا الجيد والرديء والحكم على جميع الطائفة بحكم واحد جور وتهور، ولم يزل الناس يستفتون عن طائفة المطاوعة ونحوهم فلا ينبغي للمفتي أن يخلص عبارته فيقول أن كان من ذكر يعتقد كذا وكذا فهو فاسق مثلاً أو مبتدع وذلك لأن فيهم الصالح والولي.

وذكر سيدي علي البدوي أنه دخل زاوية القادرية فرأى منهم أمورًا تخالف الشرع فأنكر عليهم كلهم، قال: فرفعت رأسي وإذا بشخص معتربع في الهواء يقول لي تنكر على القادرية كلهم وأنا منهم(١).

<sup>(</sup>۱) كان الإمام عبد الوهاب الشعراني يقول: من رأيتموه لا يعمل بالكتاب والسنة فلا تسمعوا لم حتى لوطار في الهواء أو مشى على الماء (راجع كتاب: تنبيسه المفترين) للاماء الشعراني، تحقيق وضبط، أ.د. أحمد السايح أستاذ العقيدة ومقارنة الأديان بجامعات الأزهر وقطر وأم القرى، والمستشار توفيق وهبة، رئيس المركز العربي للدراسات والبحوث، ط. مكتبة الثقافة الدينية، ٢٠٠٤م، وكشف العورات حرام شرعاً.

وذكر أيضا أنه أنكر على النواتية كلهم بساحل رشيد حين رآهم يكشفون عوراتهم، قال: وإذا رجل في الهواء يقول لي يا علي تنكر على النواتية كلهم وأنا منهم(١).

والعورة تختلف فارتعدت من هيبته وكدت أن أهلك، فاستغفرت الله وتبت عن الإنكار على الناس من طريق العموم.

قلت: يحتاج من يترك الإنكار بمثل ذلك إلى كشف يفرق به بينه وبين الولي والشيطان فربما كان ذلك المتربع في الهواء شيطانا فيحصل لذلك الذي ترك الإنكار التلبيس في دينه ويفوته الأجر الرتب على ذلك الإنكار.

ونظير ذلك ما حكاه الشيخ أو الحجاج الأقصري أن جماعة من الفقراء وردوا على معمل الحديد في طريق عند آبة، فجاء فقير يطلب من صاحب المسبك قطعة حديد يعملها حلقة لنطقته، فقال صاحب المسبك: حتى يبرد الحديد فمد الفقير يده فأخذ من الحديد قطعة حمراء مثل النار.

فق ال صاحب المسبك: جئت تظهر علينا كرامتك بقبضك بيدك على الحديد الذائب في البودقة، عندي عبد في دار المزر يدخل هذا المعمل ويخوض في النار، ويقلب هذه البوادق ويخرج ولا يصيبه شيء.

ثم نادى بأعلى صوته يه فلان فحضر عبد أسود، قال له: ادخل النار عدل البوادق فقال: حتى تعطيني درهما أشرب به مزرا فأعطه درهما فدخل السبك وجعل يخوض في النار إلى

<sup>(</sup>۱) كان الإمام عبد الوهاب الشعراني يقول من رأيتموه لا يعمل بالكتاب والسنة فلا تسمعوا لله حتى لو طار في الهواء أو مشى على الماء (راجع كتاب، تنبيسه الغيرين) للإمام العشراني، تحقيق وضبط، أ.د. أحمد السايح أستاذ العقيدة ومقارنة الأديان بجامعات الأزهر وقطر وأمر القرى، والمستشار توفيق وهبة، رئيس المركز العربي للدراسات والبحوث، ط. مكتبة الثقافة الدينية، ٢٠٠٤م، وكشف العورات حرام شرعا.

وسطه ويقلب تلك البوادق بيده شم يقول هذه تريد الإصلاح وهذه كذا وهذا كذا ثم أنه يرجع خارجا فيقول له العلم: بقى عليك كذا وكذا من البوادق فيرجع ثانيا ويخوض في النار ذاهبا وراجعا ونحن ننظر حتى فرغ ثم خرج والماء يقطر من جسده انتهى().

فيحتمل أن يكون ذلك العبد وليا لله تعالى إبراهيمي المقام والمرر لا يصل إلي فيه إلا عسلا أو سكرا وغير ذلك من الأمور المباحة وجلوسه في دار المرر تستر منه لنفسه ويحتمل أنه يوهم الناس من شربه ويحتمل أن يكون في جسده خاصية تمنع تأثير النار فيه إذ النوع الإنساني أشرف وأحوى للأسرار من غيره كالحجارة والطير.

وقد نقلوا إن حجر الياقوت وطير السمندل إذا رميا في النار لا تؤثر فيهما وإنه يعمل من وبر طير السمندل مناديل ظريفة، فإذا اتسخت رموها في النار فيحترق الوسخ ولا يحترق المنديل وتحصل له النظافة فإذا غسلوه بالصابون لم يخرج له وسخ، وإن طير السمندل إذا وجد النار عشش وباض وفرخ فيها، وإن النعامة تبتلع الجمر والقطع الحديد الحماة الحمر ولا يحصل لها أذى في جوفها والله أعلم.

وكان يقول: عليك بإقامة العنر باطنا لإخوانك إذا أخرجوا أخلاقهم الرديئة على بعضهم بعضا، لا سيما إن كان أحدهم لا قدم له في علم ولا أدب وإياك أن تبادر إلى عتاب أحد إذا خرج في سوء خلق عن الحد لأنه ربما كان ذلك منه مقابلة لما فعله معه خصمه إذ لا يقدر على عدم مقابلة خصمه بالإساءة إلا من كان

<sup>(</sup>۱) هذه كلها روايات آحاد وليس لها دليل شرعي او عقلي وقد تكون أعمالا سحرية او خدعة

يعلـم أن الله يـراه حـال خصامـه وذلـك خـاص بــاُهل الكمــال مــن الأوليـاء.

قال: وقد كان سيدي علي الخواص يقول اعتروا إخوانكم في عدم صبرهم على ما يحصل لهم من الأذى في هذا الزمان، فأن الأحوال قد فسدت ومراسم الأشياء قد تغيرت وتبدلت واكتفى غالب الناس بالأقوال عن الأعمال.

وعم البلاء كل شيء ظهر من الناس اخلاق النشاب تسارة واخلاق النشاب تسارة، واخلاق الثنانير تسارة، واخلاق الثنانير تسارة، واخلاق السباع تسارة، واخلاق البهائم تسارة، واخلاق الشياطين تسارة، واخلاق الفسقة تسارة، واخلاق الظلمة تسارة.

فلا يكاد العبد يرى منهم أخلاق كمل المؤمنين إلا في النادر ومن أنصف من العقلاء وجد أخلاق ما ذكرنا من الحيوانات تتوالى عليه نفسه ليلا ونهارا فيعذر الناس كما يعذر نفسه.

قال: وكان أخي الشيخ أفضل الدين الأزهري يقول من طلب من الناس في هذا الزمان الشي على سنن الاستقامة فقد رام المحال ما لم تحف العناية الربانية فحسبكم من إخوانكم في هذا الزمان التوحيد وسلامة القلب من الشك والنفاق وأن لا ياتوا بصور العبادات على حسب ما يطيقونه إقامة لشعائر الدين.

وكان يقول: إياك أن تعترض ولو بقلبك على من رأيته من الصالحين يتداوى بما يصفه له الطبيب المسلم فتقول: لو كان هذا من الصالحين ما تداوى فإن هذا من الجهل بك إذ تسرك التداوي كالمقاومة للقهر الإلهبي.

ثم إذا طال بالعبد المرض طلب الدواء ضرورة فكان من العقل أن يفعل العبد أولا ما يفعل آخرا، وفي القرآن العظيم: ﴿ وَخُلِقَ ٱلْإِ نَسَنُ

ضَعِيفًا ﴿ اللهِ ﴾ (١) فجميع ما يدعيه من القوة عرض لا ثبات له.

وقد سئل الحكيم الترمذي عن صفة الخلق فقال: ضعف ظاهر ودعوى عريضة، قال: ومن وصية أخي الشيخ أفضل الدين عليكم بالتداوي من سائر الأمراض فإن الله كما أمر العبد بالنظر في مصالح بنيته وما يقوم بها من الأغذية والأشربة وما يحصل من الغذاء والري عند استعماله ويدفع حر الطبيعة أو بردها وغير ذلك.

فينبغي أن يتفق بدنه وطبيعته في كل أسبوع بما يناسب ذلك الوقت من تمشية الطبيعة أو حبسها أو يقوى المعدة عند ضعفها وعجزها من هضم الطعام ولكل واحد من ذلك علامة يعرفها الحاذق من نفسه بلا واسطة.

شم لا يخفى أن الله يخسرج لعبساده في كسل فصسل مسن البقسول والفواكه ما يناسب أمراض ذلك الفصل الستي تحصل فيه فينبغي للعبد أن يستعمل من كل ما يظهره الله من المأكولات في الفصول الأربعة استعمالا كافيا.

وأن يتفطن لما يخرج في الفصول من حيث القلمة والكثرة فإن كان كثيرا فوق العادة فليعلم أن الداء القابل لم كثير فيكثر من أكلم بنية الشفاء لا بنية شهوة النفس وذلك ليحصل لمه الشفاء بالأكل لأن الله ما أخرج ذلك في هذه الدار للشهوة وإنما أخرجم لنفع عبيده.

قال: وينبغي للعبد أن يستعمل في كل أسبوع منقوع العود السوس بيسير من الملح والشمار من غير استدعاء فيء فإن الحكماء الأول لم يحكموا بالاستدعاء إلا لما كانوا عليه من قوة الأبدان.

<sup>(</sup>١) سورة النساء: الآية ٢٨.

وذلك أمر قد أخذه الله من غالب أبدان الخلق لغلبة الشبهة في مطاعمهم إذا الطعام الحرام أو الشبهة يوهن البدن بخلف الحلال على أن تعاطيهم الاستدعاء في زمانهم غير صواب في نفس الأمر بل موجب للضعف في البنية قطعا إذ الشيء لا يستقر له أثر إلا إذا مكث في محله الخصوص به.

فالحكمة الصحيحة استعمال ما ذكر والصبر عليه حتى تأخذ العروق منه حظها وينزل من محله المعتاد من قبل أو دبر فلا تصغ لقول طبيب يخالف ما قلناه فإنه جهل.

قال ولا بأس أن يستعمل المريض البقل أو الملح على الفطور غالب أيامه مع تقليل الغذاء لأن أصول الطب كلها ترجع إلى تقليل الغذاء إذ الداء إنما يغلب سلطانه بزيادة الغذاء لا سيما إن كان موافقا لزيادته بالطبع أو الخاصية والأكلة الواحدة كافية من الوقت إلى مثله مع تقليل الشرب أيضا.

فإن كثرة الشرب توجب في قوى الطبيعة امتلاء فضلا عن ضعيف الطبيعة فيتولد المرض ولا بأس بالحجامة والفصد في فصل الربيع سواء كان ثم حادث أم لم يكن وشرب الدواء المسهل أقطع في حق الأمزجة الضعيفة، ومن ثم من الأمزجة ما لا يحتاج صاحبه إلى دواء ولا غيره لصحة تركيبه أو لكثرة تعاطيه الأعمال الشاقة.

ولا بأس برك اللحم والحلواء زمن الصيف والربيع واستعمال الحوامض ومشاكلها ولا بأس بالصوم فإنه بنية الشطر والتطوع نور وقوة وعبادة وبنية صحة المزاج للعبادة قوة وعبادة الضا.

ولا أعلم من طريق الطب أولى منه كما ورد «جوعوا تصحــوا»،

قال: وينبغي للعبد أن لا يأكل ما له رائحة كريهة أو ينفخ البطن ليلة الجمعة ويومها حفظا للمساجد من الريح الكريه إن كان ممن يعمرها وقياما بواجب أذكار تلك الليلة وذلك اليوم.

ولا بأس بتناول العبد يـوم الجمعـة بعـض شـهواته الباحـة لأن ذلك يخرج فضلات الأهويـة النفسانية ويقـوي النفس على عمل العبادة وعلى عمل الحرف ولسان حال النفس يقـول لصاحبها كن معي في بعض أغراضي وإلا صرعتك اهـما نقلـه عـن سـيدي أفضل الديـن رحمـه الله.

وكان يقول: إياك والمبادرة إلى الإنكار على من سمعته من الفقراء يقول إن الله أطلعني على منا لم يطلع عليه عزرائيل فإنه يقع للفقراء ذلك.

وقد وقع أن عزرائيل نزل لقبض روح ولد الشيخ محمد الشربيني فقال له الشيخ ارجع إلى ربك فإن الأمر نسخ وبقى من أجل ولدي ثلاثون عاما فكان الأمر كما قال الشيخ وعوفي ولده من تلك الضعفة وعاش ثلاثين عاما.

وبلغنا أن بعض الملوك قال لبعض الفقراء أخاطرك على ابنتي فإنها قد حضرها الموت فقال له اعطني ديتها وأنا أفديها بابنتي، فأعطاه ألف دينار، فقال لابنته: موتي عن ابنة الملك فماتت لوقتها وقامت ابنة الملك.

وكان يقول: إذا سمعتم أحدا من الفقراء يقول إن الله سخر لي الغيث فلا تعرضوا عليه فقد بلغنا عن الشيخ أحمد البستي أنه كان يأخذ خراج الأرض التي يدعو الله فيستقيها بالمطر.

<sup>(</sup>١) الموت والحياة بيد الله سبحانه وتعالى وعلمه، وما هيل ليس له دليل من عقل أو شرع، يقول سبحانه وتعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَن تَمُوتَ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ كِتَنَبًا مُؤَجَّلًا ﴾ [سورة. آل عمران: الآية ١٤٥].

ويقول إن الله سخر لي المطر فهو تحست إذني فأنكر عليه شخص ولم يدفع له خراجها، فقال الشيخ: ونحن نأمر المطرأن لا ينزل على أرضه فلم ينزل عليها في تلك السنة مطر.

وصار المطرينزل على أرض جيرانه يمينا وشمالا ولم ينزل على حبه قطرة واحدة فحمل الخراج وأتى به إلى الشيخ، فقال الشيخ للمطر اسق أرض فلان فنزل عليها كافواه القرب(١).

وكان يقول: هلموا لكل من سمعتموه من الفقراء يقول إن الله أطلعني على ما يقع في المستقبل<sup>(٢)</sup> من الزمان من رخاء وغلاء وعزل وولاية.

وقد كان الشيخ محمد الشربيني يتكلم على أقطار الأرض كأنه تربى فيها وأخبر بدخول السلطان بن عثمان مصر قبل أن يأخذها بسنتين.

ولما خرج الغوري إلى قتاله، قلت للشيخ عمر الجذوب: يما شيخ عمر هل يدخل السلطان بن عثمان مصر؟ قال: نعم، ويمر من هذا الموضع وهذا حافر فرسه فحفظنما عليمه ذلك القول فدخل ابن عثمان مصر ووقع حافر فرسه في الموضع الذي عينه، وكذلك سلموا لكل من قال من الفقراء أنا أعرف الأرض التي أموت بها فإنه يقع لهم ذلك

ولا كان آخر حجة لأخي الشيخ أفضل الدين كان ضعيفا فقلت له في هذه الحالة تسافر، فقال: لترابي فإن طينتي مرغوها

<sup>(</sup>١) نزول المطر آية من آيات الله يحيي بها الأرض وينبت الحب، يقول سبحانه وتعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ، عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنَزِّكُ ٱلْغَيثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْأَرْحَامِ ﴾ [سورة لقمان: الآية ٣٤].

<sup>(</sup>٢) لا دليل على ذلك، يقول سبحانه وتعالى: ﴿ عَلَمْ ٱلْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ ۚ أَحَدًا ﴿ وَالْمَ الْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ ۚ أَحَدًا ﴿ وَالْمَ مَن الرَّبَضَىٰ مِن رَّسُولِ ﴾ [سورة الجن: الآيتان ٢٧،٢٦].

<sup>(</sup>٣) فَالْ تَعْالَى: ﴿ وَمَا تُدْرِي نَفْسُ مَاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِى نَفْسُ بِأَيِّ أَرْضِ تَمُوتُ ﴾ [سورة لقمان: الآية ٢٤].

في تربة شهداء بدر فكان الأمر كما قال فمرض مرضا شديدا قبل بدر بيومين، ثم توفى ودفن ببدر.

وكان يقول: عليك بالتسليم وترك التكذيب لكل من ادعى ممكنا في العادة من سائر المقامات حتى القطبية فإن الولاية أمر باطنى لا يطلع عليه إلا الله تعالى ثم صاحبه.

فتصدیقنا لکل من لم یدع مقاما ممنوعا أولی لأنه إن كان صادفا فقد صدفناه وسلمنا، وإن كان كاذبا فإثم كذبه يرجع عليه لا علينا.

وكان يقول: عليك بالأدب مع قضاة زمانك كبارا وصغارا، وإياك أن تقول ببطلان أحكامهم في العقود وغيرها، بل انظر عقودهم صحيحة أدبا مع أثمة الدين القائلين بصحتها وأدبا مع السلطان الذي ولاهم وإحسانا للظن بهم.

ومن علم أن السلطان أتم نظرا منه ومن أمثاله لا ينكر عليه في توليه أحد أو عزله ولا يذمه أبدا من ورائه، وقد قال العلماء: لو ولى السلطان فاضيا فاسقا نفذ حكمه للضرورة، وقالوا أيضا من غلبت طاعاته على معاصيه فهو عدل.

وبلغنا: عن الإمام أبي حنيفة أنه قال كل مسلم عدل، وإن كان المتأخرون من أصحابه قد قيدوه ببعض شروط، ويكفي المتعنت في القضاة والشهود الاقتداء بهذا الإمام الأعظم، وإذا كان بعض القضاة يأخذ الرشوة فلا يجوز تعميم الحكم.

وكان يقول: إذا رايتم أحدا من الشايخ تغير على من زار من مريديه أحدا من أقرائه فاحملوه على أنه ما تغير عليه إلا لملحة كان اطلع عليه من طريق كشفه، على أن فتحه لا يكون على يد غيره، فأظهر له التكدر ليلازمه إلى وقت الفتح مصلحة له، وتقريبا للطريق عليه لا لعلة أخرى من حظوظ النفس.

قال: ومن كلام الشيخ محيى الدين بن العربي ما سامح شيخ مريده في الاجتماع بغيره إلا حصل له تردد في اي الشيخين أعلى من الآخر حتى يتتلمذ له، وإذا حصل ذلك له رفضه قلب الاثنين فلم ينتفع بأحد منهما، لأن شرط الانتفاع بشيخ جزم الريد بالتقيد في دائرته لا يخرج منها حتى يحصل له الكمال.

ثم إذا حصل فللشيخ عليه حكم الإفاضة من غير وقوف معه.

وكان يقول: إياك والمبادرة إلى الإنكار على شيخ يمتحن أصحابه، فتقول الامتحان ليس من شأن الفقراء، وقد وقع لسيدي يوسف العجمي أنه امتحن مريدا تفرس فيه الخير فلم ينفر منه، وكان الفقراء عندهم منه غيرة شديدة لما يرون من تقريب الشيخ له.

فأراد الشيخ أن يبين لهم مرتبته وأنه يستحق ذلك دونهم فأمره أن يذهب إلى الموضع الفلاني فيأتي بالمرأة التي فيه ويأتي صحبتها بجرة خمر.

فذهب ذلك المريد إلى ذلك الموضع فوجد المراة والجرة فأتى بهما فدخل الشيخ بالمرأة البيت وأغلق بابسه ساعة، فتغير الفقراء كلهم لذلك إلا ذلك الشاب، وكانت المرأة ابنية الشيخ والجرة خلا، فقال له الشيخ لم لا نفرت منى بما وقع كالغير.

فقال له: يا سيدي ما صحبتك على أنك معصوم وإنما صحبتك على أنك أعرف بطريق الله منى، فقال له: بارك الله فيك اهـ.

قلت: تغيرهم كان قصورا كبيرا فإن المرأة والجرة يقبلان التأويل.

ومنن المعلوم: المشهور أن الأولياء يعطون قلب الأعيان فيأخذ

أحدهم الكأس من الخمر فلا يصل إلى فيه إلا عسلا أو ماء أو سكرا<sup>(۱)</sup>، فيظن من لا علم له بأحوال الفقراء أن ذلك الفقير شرب خمرا، وهو معذور في ظنه وعلامة الصدق في ذلك عدم غيبة العقل، فإن ادعى فقير أنه ممن تقلب له الأعيان ثم حصل له غيبة عقل فهو كاذب يقام عليه الحد والله أعلم.

وكان يقول: إياك والمبادرة إلى الإنكار على من تراه يسال وهو قوي على الكسب فقد يكون سؤاله لغيره من المحاويج، قال: وقد كنت أعطي شخصا على هذه الصفة، وكان بعض الناس يتكدرون من ذلك، ويقولون لو أعطيت ذلك لأحد من المحتاجين لكان أفضل.

فتتبعت ذلك الرجل مسرة مسن غسير علمه فرأيته يفرق جميع ما يأخذه من الناس على العجائز والشيوخ المنقطعين بباب اللوق، ولا يأكل منه شيئا فحمدت الله على عدم سوء ظني به كما وقع لغيري.

وأخبرني سيدي علي الخواص أن جماعة من الأولياء يقيمون في جبل المقطم ويرسلون خادمهم إلى سائر أقطار الأرض، يأتيهم بالقوت الذي قسمه الله لهم وأودعه عند بعض عباده يستخرجه الخادم ممن هو عندهم بالإلحاح، فربما أنكر ذلك عليه من لم يعرف الحال.

قال الشيخ أفضل الدين: وقد رمتني القادير مرة إلى سبعة أنفس منهم في مغارة فأشاروا إلي أن أجلس فجلست، فصاروا يقولون أبطأ فلان أبطأ فلان وأنا لا أعرف الخبر، ثم إنه دخل رجل فقالوا له ما أبطأك وعندنا هذا الضيف.

<sup>(</sup>١) هذه أمور لازال يتداولها العامة في الريف، وليس لديهم دليل صحة على ما يقولون.

فقال درت لكم الأرض كلها فلم أجد شيئا من الحلال اللائق بمقامكم إلا عند عجوز في مدينة مراكش بأرض المغرب ومد لهم قليلا من نخالة فقالوا لى تقدم فكل.

فقلت في نفسي وما أصنع بهذه النخالة وأنا لا أقدر على بلعها من خشونتها، فقال في واحد منهم: هكذا وجدنا الحلال في هذا الوقت ثم مسح بيده على النخالة فصارت حلواء فاكلت معهم منها(۱).

وكان يقول: إياك والمبادرة إلى الإنكار على من ينتسب إلى البدعة كطائفة المطاوعة ولا تنكر عليهم إلا إذا خالطتهم ورأيت منهم ما لا يوافق الشريعة ونهيتهم عنه فلم ينتهوا.

ومعلوم أن قلوب الخلق خزائن الله تعالى فريما أسكن الله بين هـؤلاء المبتدعـة أحـدا مـن أوليائه ليحفظهم بوجـوده مـن نـزول البلاء عليهم لكون رحمته سبقت غضبه، فتحكم عليه بأنه منهم فتخطئ في حقه وربما أدى ذلك إلى العطب.

وكان يقول: إذا حضرتم درس أحد من الصالحين ولم تفهموا شيئا من كلامه فإياكم أن تقولوا ليس في كلام هذا فائدة فإن الملائكة والجن يحضرون دروس الصالحين.

فربما كان ذلك الصالح يرسل كلامه بحسب فهم أولئك الحاضرين من الملائكة والجن والأولياء فقط دون الحاضرين من الإنس القاصرين (٢).

قال: وما رأيت في عصري على هذا القدم غير سيدي محمد البكري نفعنا الله ببركاته، فلا يكاد أحد من الحاضرين بمجلسه

<sup>(</sup>١) هذه أمور لازال يتداولها العامة في الريف، وليس لديهم دليل صحة على ما يقولون.

 <sup>(</sup>۲) لو كان ذلك صحيحا لتكلم بلغة الحاضرين من الإنس، لأن الجن والملائكة يضهمون ما يقول، والعكس ليس بصحيح.

يتعقل شيئا من غالب كلامه المتعلق بأولئك الحاضرين من أهل الدوائر العلية من الملائكة وأكابر علماء الجن لكثرة حضورهم مجلسه.

فربما قال من لا معرفة له بما قلناه ليس في كلامه فائدة ولو أنه كشف له عما ذكرناه للزم الأدب<sup>(۱)</sup>.

وفي وصية أخي أفضل الدين: إذا تكلمتم في الطريق فلا ترسلوا الكلام بحسب فهم الحاضرين من الإنس فقط وبحسب رتبتهم، بل تكلموا بحسب الوقت والفتوح فإنه ما ثم مجلس إلا وفيه من يقبل التخلق بأخلاق الكمل من إنس وجن وملائكة سواء أعلمتم بهم أم لم تعلموا.

وكان يقول: إذا رأيتم أحدا من المشايخ يضرب مريده بغير سبب ظاهر فلا تبادروا إلى الإنكار، فربما كان ذلك المريد قد تقدم منه أن حكم ذلك الشيخ في نفسه يؤدبه بما شاء كيف شاء.

وقد حكى صاحب الوحيد أن بعض الأولياء كان يتكلم في مناقب شيخ فنزل عن الكرسي فضرب فقيرا على رأسه شلاث ضربات، فأنكر الحاضرون في المجلس عليه.

فقال لهم، قولوا له لم قلت في نفسك أنسني أفضل من ذلك الشيخ الذي نحن في ذكر مناقبه، فقال الفقير قد وقع ذلك.

فقال الشيخ: والله لقد رأيته وقد أخرج رأسه من هذا الحائط، وقال لي انظر مريدك كيف يسيء الأدب علي، فما وسعني إلا تأديبه فقام الحاضرون كلهم واستغفروا.

وكان يقول: إياك والمبادرة إلى الإنكار على مسن تراه من العلماء والصالحين يلبس الرفيع ويأكل الأطعمة الفاخرة فتقول

<sup>(</sup>١) لو كان الأمر كذلك فلماذا لا يعقد لهم مجلس مخصوص.

أن هنذا قليل النورع فربما كنان ذلك الصالح أو العالم من أصحاب الدوائسر الكبرى في الولايسة الذين حضرتهم حضرة الجمال، كسيدي علي وفيا وسيدي مدين الزاهد وسيدي أبي الحسن البكري وولده سيدي محمد.

فمثل هؤلاء لا تقام عليهم الميزان التي تقام على غيرهم، لأن الله ربما يستخلص لهم الحلال من بسين فرث الشبهات ودم الحرام لكرامتهم علينه سبحانه.

ومصداق ذلك حصول هذه الملابس والماكل والمراكب التي بأيديهم من غير حصول ذل في وصولها إليهم، فلا تكلف عندهم في شيء منها.

وقد وقع أن الوزير المشهور بابن زنبور رأى سيدي علي وفا في باب زويلة فنظر إلى ملبسه ومركبه فرآه كالسلاطين، فقال في نفسه: ما ترك هولاء لنا من الأمور، فقال سيدي علي لغلامه: اذهب إلى الوزير فقل له في أذنه سرا تركوا لكم خري الدنيا وعذاب الآخرة فنقم السلطان عليه.

وبعد أيام سلب نعمته فجاء واستغفر في حق سيدي على وفا.

قال: وحكي لي العارف بالله تعالى الشيخ محمد الدنوشري هال لما مسات شيخنا سيدي محمد الغمري لم يعجبنا أحد بعده نجتمع عليم فسألت بعض الفقراء، فقال: عليك بسيدي مدين، فلما دخلت مصر سألت عن زاويته.

فلما دخلت الزاوية قلت أين الشيخ فقالوا لي أنه يتوضأ في الرباط فدخلت عليه فوجدت رجلا بعمامة كبيرة وجبة عظيمة، ورأيت إبريقا وطشتا وعبدا حبشيا واقفا بالمنشفة فقلت أين سبدي مدين فاشار إلى العبد أنه هذا.

فقلت في نفسي: لاذا بذاك ولا عتب على الزمن، بتحريك المثناة من فوق لأن عهدي بشيخنا يلبس الجبة والعمامة الغليظة والتقشف الزائد وليس لى علم بأحوال الرجال.

فقال لي: اصلح البيت بسكون الفوقية فقلت الله أكبر فقال على نفسك الخبيثة تسافر من بلادك إلى هنا وترن على الفقراء بميزان نفسك التي لم تسلم إلى الآن فقلت تبت إلى الله تعالى.

وكان يقول: إذا رأيتم أحدا من العلماء والصالحين كثير العرد إلى الملوك والأمراء والقضاة والأغنياء ويسائهم الدنيا ويطلب منهم الوظائف من تدريس وخطابة وإمامة ونحو ذلك، فإياك أن تعترض عليه كما يقع فيه القاصر في الفهم والإدراك، فيقول لو كان هذا وليا أو عاملا بعلمه ما تردد إلى هؤلاء الأمراء ولجلس في بيته أو زاويته واشتغل بعبادة ربه، ورحم الله الأولياء والعلماء الذين سلفوا ونحو ذلك من ألفاظ الجور.

ولو استبرأ هذا القائل لدينه لوقف وتبصر في أمر هؤلاء الأولياء والعلماء قبل أن ينتقد عليهم، فربما كان ترددهم لكشف ضرر أو خلاص مظلوم من سجن أو قضاء حاجة لأحد من عباد الله الذين لا يستطيعون توصيل حوائجهم إلى تلك الأمراء فيسألون في ذلك من يعتقد فيه من الأولياء والعلماء فيجب عليهم الدخول على هؤلاء الأمراء لصالح العباد ويحرم عليهم الامتناع.

وربما كان طلب أحدهم الوظائف ليقوم فيها بالعدل ويتصرف في ذلك بالعروف على الوجه الذي لا يهتدي لعرفته غيره من الأمراء والعلماء وآحاد الفقهاء ثم لا ياكل من معلومها شيئا أو يأكل من سدر الرمق لا غير.

وكان يقول: إذا رأيتم أحدا من العلماء والصالحين يمرح ويضحك كثير ا فلا تحملوه على الغفلة فإن ذلك من سوء الظن به. ومن وصية سيدي إبراهيم الدسوقي: إذا ضحك الفقير في وجه أحدكم فاحذروه ولا تخالطوه إلا بالأدب، فإن أهل الطريق قد يمزحون كما يمزح الناس وهم في ذلك مع الله لا مع الناس.

وربما فعلوا ذلك تسترالهم وتخريبا لظاهرهم ليلفعوا بذلك من يستحق الطرد عنهم.

وكان يقول: إياك والمبادرة إلى الإنكار على من تراه ياخذ من مال الولاة إلا بطريق شرعي، سواء كان طعاما أو ثيابا أم غير ذلك، بل تربص فربما كان يصرف ما يأخذ إلى الحاويج.

وكذلك لا تنكر عليه إذا رأيته ياكل من ذلك المال لا حتمال أنه ما أكله إلا عند الضرورة الشرعية، بخلاف ما إذا رأيناه يجمع مال الظلمة ولا يعطي أحدا من المحتاجين شيئا ويتوسع هو به في ماكله أو ملبسه أو مؤنة حجه.

فمثل هذا ينكر عليه قياما بواجب الشرع وشفقة على دينه من النقص ولحمه من النار ثم بعد إنكارنا عليه نتوجه إلى الله وندعوا له بالمغفرة والعفو وإرضاء الخصوم الذي جمع ذلك الظالم المال منهم ثم نشكر الله الذي عافانا من مثل ذلك.

قال: وقد كان سيدي علي الخواص يرد مال الولاة الذي يعطونه له ليفرقه على الحاويج، ويقول من جمعه فهو أولى بتفرقته، ثم قبله أواخر عمره وصار يقول ما ثم درهم من شبهة إلا وفي الوجود من يستحق الانتفاع به من أصحاب الضرورات كالذي طلع عليه الحب الفرنجي في الشتاء ولا يقدر على عمل حرفة ولا أحد يتفقده ولا عياله برغيف.

وكان سيدي محمد المنير يحمل لأهل مكة والمدينة ما يحتاجون إليه من الزاد والسكر والصابون والخيط والإبر لكل

واحد عنده نصيب، وكان سيدي محمد بن عراق ينكر عليه ذلك، ويقول: إن هذه الأشياء لا تخلو من الحرام والشبهات لأنه يأخذها من الأمراء ومن تجار مصر الذين لا يتورعون عن بيع الظلمة وأعوانهم فبلغه ذلك، فمضى إليه حافيا مكشوف الرأس فلما وصل خلوته قبل العتبة ووقف غاضا طرفه.

وقال سيدي محمد: أيدخل محمل المنير، فلم يرد عليه سيدي محمد بن عراق شيئا، فكرر عليه القول ثانيا وثالثا فلم يرد عليه.

فلما حكيت هذه لسيدي علي الخواص قال: وعرة ربي قتله فإنه ما ذهب لفقير قبط على هذه الحالة إلا وقتله، فجاء الخبر بأنه مات (١) بعد خروج الحاج من المدينة الشريفة بأيام قليلة.

وكان يقول: إذا رأيتم شخصا يسعى على وظائف إخوانه في هذا الزمان فلا تبادروا إلى الإنكار عليه بل تربصوا وانظروا في أمره فربما كانت الوظيفة تحت يد من لا يستحقها شرعا، لفقد شروط الواقف عليه غنيا لا يحتاج إلى تلك الوظيفة ولا يقوم بها.

فأراد الساعي ستر حاله أو عياله وأكله الحلال وحماية أخيه من أكل الحرام بأخذه المعلوم وتركه المباشرة، وربما كان ذلك السعى واجبا والواجب لا يجوز لأحد الإنكار على فاعله.

وكان يقول: إذا ذهبتم إلى زيارة أحد فلم يأذن لكم في الدخول فلا ينبغي لكم أن تتكدروا منه فإن التكدر من مثل ذلك جهل بالقرآن فإنه تعالى قال: ﴿ وَإِن قِيلَ لَكُمُ ٱرْجِعُواْ فَٱرْجِعُواْ فَارْجِعُواْ فَارْجِعُواْ فَوْ أَزْكَىٰ لَكُمْ ﴾ (٢)، فشيء شهد الله بأنه أزكى للعبد فكيف يليق

<sup>(</sup>١) سبق أن قلنا أن الموت والحياة بيد الله وربما وقع ذلك مصادفة إن صح الخبر.

<sup>(</sup>٢) سورة النور: الآية ٢٨.

به أن يتكدر إذا حصل ذلك له وكذلك إذا سمعتموه يقول من وراء الباب قولوا ما هو هنا أوما هو فارغ أو اغلقوا دونه الباب ونحو ذلك فلا تبادروا إلى الإنكار فربما كان في حال قاهر يمنعه من لقاء الناس مطلقا.

وإن تكلف وتلقاهم لا يمكن أن ينصفهم في السلام والبشاشة على جري عادتهم قبل ذلك فيحصل لهم التكدير، والفقير كذلك ولا يسعه أن يحكى حاله لكل من ورد عليه.

وقد جاء مرة شخص إلى بعضهم وكان قد شرب دواء فقالوا أنه قد شرب دواء فلم يصغ إلى قولهم ودق الباب دقا عنيفا فشوش ذلك على الفقير تشويشا عظيما فإن دق الباب على الفقير كضربه بالسيف كما يعرف ذلك أهل الجمعية فغارت القدرة عليه فعمى بعد أيام.

وكان يقول: إذا سمعتم أحدا من الفقراء يقول لا موجود إلا الله، فإياكم أن تظنوا أنه ينفي وجود العالم، أو أنه يدعي الكمال فليس مراده ذلك، بل مراده أن الله قد أخذ بمجامع قلبه حتى حجب عن شهود الأكوان.

ومعلوم أن المريد من شدة تعشقه للطريق وترحل قلبه عن غير الله تعمالي يصير قلبه محجوبا عن شهود الأكوان، كما يقع لصاحب المصيبة، يصير يدخسل السدار ويخسرج ولا يسرى صاحبه الجالس على بابه من بكرة النهار، ويصير يقول منا رأينا فلانا ليوم فيقولون له أن له من بكرة النهار على بابك فيحلف أنه من من بكرة الهم ما رآه.

فهذا مثل من صار لا يشهد إلا الله تعالى لما تعلقت محبته بقلبه وإذا كان النساء اللاتى خرج عليهن السيد يوسف عليه الصلاة والسلام ذهلن عن أنفسهن حتى قطعن أيديهن، ولم يشعرن بألم القطع فكيف بمن شهد جمال رب العالمين.

وكان يقول: إذا رأيتم أحدا من العلماء والصالحين يمدح نفسه فإياكم أن تظنوا أنه يفعل ذلك رياء وفخرا حاشاهم من ذلك، وإنما بنوا أمرهم في ذلك على قواعد صحيحة وأغراض شرعية.

وقد ذكروا أن العارفين يصلون إلى مقام يجب عليهم فيه إظهار جميع نعم الله والتحدث بها، اعترافا بنعمته وشكرا له عز وجل، وأن أحدهم يرى نفسه كالآلة الفارغة التي يحركها الحرك على الفارغ، ويرى أيضا نفسه عبدا غارفا في فضل سيده ونعمته سداه ولحمته نعم، ولا يخفى أن من لم يصل إلى هذا المشهد ذوقا وتحققا فكتمان الأعمال الصالحة والأخلاق الحسنة في حقه واجب خوفا عليه من دخول الآفات.

وكان يقول: عليكم بتعظيم كل من رأيتم عليه شيئا من زي الفقراء من مرقعة أو غيرها ببادئ الرأي ولا ترسلوا إليه سوء الظن فتقولوا هذا زي قد قل الصادق فيه فإن ذلك لا يجوز، ولا تتوقفوا على معرفة مقامه في الطريق وانظروا إلى أبناء الدنيا كيف يعظمون من رأوه لابسا ثياب جند السلطان، ولا يتوقفون على كونه من جند السلطان.

وقد حكى عن الشيخ الكبير سيدي عبد الرحيم القنائي أن كلبا مر عليه وفي عنقه شيء مربوط من زي الفقراء فقام له إجلالا فقيل له في ذلك فقال: إني نظرت إلى زي الفقراء المربوط في عنقه وغيت عن شهود الكلب.

وكان يقول: إذا رايتهم أحدا من الصالحين يقبل عتبة باب

أمير فإياكم أن تسيئوا به الظن، فإن عند كل أمير غالبا أحدا من أصحاب التوبة، فتواضع ذلك الصالح إنما هو لذلك الذي في بيت ذلك الأمير.

وكذلك إذا رأيتم أحدا من الشايخ يقبل رجل أحد من العلماء وهو راكب بحضرة طلبته، فإياكم أن تظنوا أنه مفتعل معاذ الله أن يقع أحد من الصالحين في التفعل، إنما يتواضع أحدهم لإنسان كل التواضع لصلحة ذلك الإنسان.

وقد كان الشيخ السالماباذى يحط هو واصحابه على سيدي أحمد الرفاعي، فلقيه مرة ومعه أكابر اصحابه فأول ما رآهم سيدي أحمد نزل عن دابته وكشف رأسه ثم قبل يد السالماباذي ورَجله وهو راكب، فتلقاه السالماباذي بكل قبيح.

وقسال: أي أعسور، أي دجسال، أي مستحل حسرام، أي مبسدل القسرآن، أي ملحد، حتى قسال له الكلسب ابسن الكلسب. وكسل ذلسك وسيدي أحمد يقبل يده ويقول: أي سيدي ارض بفضلك عسي، وأنا خادمك وحلمك يسعني.

قال خادم سيدي أحمد: شم إن سيدي أحمد قبل رجله وانصرفنا وكدنا أن نهلك من الغيظ مما فعله السالماباذي، فالتفت إلينا وقال: ما كان إلا الخير أخرج ما عنده من الغيظ ولو بقى عنده لربما هلك، وربما أثمنا نحن لكوننا كنا سببا له، فأرحناه مما كان في صدره من جهتنا اهد.

فإياك با أخي أن تحمل من تراه من الصالحين يقبل رجل أحد وهي في النعل على التفعل فتقع في إثم كبير.

وكان يقول: إياك والمسادرة إلى الإنكار على ما تراه من المسهورين بالصلاح يتلصص، وقد قلت مرة لشخص من الأولياء

وكان لصا ما دليلكم في السرقة المنافية لأحوال الصالحين فقال دليلنا قوله تعالى: ﴿ ٱلنَّبِي أَوْلَىٰ بِٱلْمُؤْمِنِينَ مِنَ أَنفُسِمٍ ﴾ (() فأنا أفدي إخواني بنفسي من أكل الحرام لأتحمل العقاب عنهم في الدارين وذلك لي بحكم الإرث لرسول الله وأنسا أولى باخواني السلمين من انفسهم وأشفق عليهم منهم على أنفسهم.

وإني لأود أن يرزقيني الله تعالى جميع ما جعله الله في الأرض حراما لأقوم أنا بوزره، وبما ينشأ منه من المعاصي دون إخواني المسلمين انتهى.

وذلك لما جعلم الله الله تعالى في قلبم من الرحمة بعباد الله تعالى.

وكان يقول: إياك والمبادرة إلى الإنكار على من سمعته من الصالحين أخبر عن شيء وظهر الأمر بخلاف ما أخبر، فقد يكون مطمح بصره ألواح المحو والإثبات، وهي ثلاثمائية وستون لوحا تقبل المحو، بخلاف اللوح المحفوظ، فإنه لا يقبل المحو أبدا كما قال تعالى: ﴿ فِي لَوْح مَّخُفُوظٍ ﴾ (٢).

يعني عن المحو، ولو سألت ذلك الصالح حين تغير الأمر لأخبرك بتغييره فإنه صادق في الموضعين، وما تكلم إلا لظنه أنه اللوح المحفوظ فافهم.

وكان يقول: إياك والمبادرة إلى الاعتراض على من سمعته من الصالحين يقول لأمير كبير في قومه ولو كان غير صالح، ادع لنا في حاجمة كذا، فإنها متوقفة علينا فإن الصالحين يعلمون أن الله يستحي أن يسرد دعاء هؤلاء بين قومهم ورعيتهم، كما وقع

<sup>(</sup>١) سورة الأحراب؛ الآية ٦.

<sup>(</sup>٢) سورة البروج: الآية ٢٢.

لفرعون حين طلب منه قومه أن يطلع لهم نيل مصر المتوقف، فسأل الله تعالى في ذلك فأجابه.

فيال: وقيد سيالت بعيض اكبابر الدولية في أمور كانت متوقفية على شهور فنزلت من عنده فوجدتها كلها قد قضيت.

وكان يقول: إيباك والاعتراض على من رأيته من العلماء والصالحين يلبس أحسن ثيابه عند مجيء أحد من الأكابر إليه، أو عند ذهابه هو إليهم، فإنه في ذلك تابع للسنة، فقد كان النبي الذا قدم عليه وفد يلبس أحسن ثيابه ويصلح طيات عمامته.

فعلم أن من لبس أحسن ثيابه أو اصلح طيات عمامته لغرض شرعي كأن يحترمه الداخل فينتفع به حتى لا يقع أحد في الإثم بسبب احتقاره إذا كان لابسا ثوبا دنسا، فلا حرج عليه.

وكان يقول: إياك والمبادرة إلى الإنكار في رؤيها صالحة جاءت من رسول الله ﷺ إلى شخص فاسق، فريما كانت تلك الرؤيها من السياسة الدنيوية، لذلك الفاسق حتى يرجع عما يفعله من العاصي.

وكان يقول: إياك والمبادرة إلى الإنكار على من رأيته من العلماء والصالحين ذا عزة وسطوة، فربما كان حجابه عن الخلق ذلك وفي كلامهم لكل ولي سترا وأستار فمنهم من يكون ستره بظّهور العزة والسطوة والقهر، على حسب ما يتجلى الحق تعالى لقله.

فيقول القاصر حاشا أن يكون هذا وليا وهو في هذه النفس، وغاب عنه أن الحق تعالى إذا تجلى لقلب عبد بصفة القهر والانتقام كان قهارا منتقما، أو بصفة الرحمة والشفقة كان رحما مشفقا وهكذا.

ثم لا يصحب ذلك الولي أو ذلك العالم الذي ظهر بمظهر العرة والسطوة والانتقام من الريدين والطلبة إلا من محق الله نفسه وهواه.

وكان يقول: إياك والمبادرة إلى الإنكار على من رأيت من العلماء والصالحين يزكي نفسه، فإن العلماء والعارفين لهم أن يزكوا أنفسهم بشرطه.

وقد سمعت سيدي عليا الخواص رحمه الله يقول ما زكت الأكابر أنفسهم إلا لتقرب الطريق على أتباعهم لا غير.

وكان يقول: إياك والمبادرة إلى الاعتراض على من رأيته من العلماء والصالحين سئل في شفاعة لمحبوس فلم يجب، فربما اطلع ذلك الصالح أو العالم من طريق كشفه أن مدة الحبس لم تضرغ، أو أن شفاعته غير مقبولة أو أن المحبوس لم يستحق الشفاعة.

وكان يقول: إياك والمبادرة إلى الإنكار على من رأيته من العلماء والصالحين احتجب عن مكروب، بل الواجب حمله على عذر كغلبة حال يشق معها مخالطة الخلق ونحو ذلك.

وقد وقع لبعضهم أنه مكث ثلاثة أيام لم يقدر يقف بين يدي الله تعالى في صلاة ولا غيرها، قال: فلولا من الله علي بالحجاب لتفسخ لحمى عن عظمى.

وقد فتحت لك يا أخي باب اختراع المحامل الحسنة للمسلمين في الأمور التي سبق إلى الذهن فيها سوء الظن فقس على ذلك.

ولما حمث رحمه الله تعمالى على لمزوم حسن الظن بالمسلمين على إرادة العموم أخذ في الحث على لروم حسن الظمن بالأكمابر وهم الرسل عليهم الصلاة والسلام وورثتهم على إرادة الخصوص

إشعارا بأن إخراجهم من هذا العموم مطلوب شرعا وعرف وأدبا وقد عبر عن حسن الظن بمعناه فقال:

وعليكم بلزوم أي اتخاذ الأجوبة الحسنة أو إكثار الأجوبة الحسنة عن أكابر حضرة الله تعالى من أنبياء وصحابة وتابعين ومجتهدين وعارفين.

أي في جميع أفعالهم وأقوالهم وأحوالهم قياما بواجب حقهم وأدبا مع من هم في حضرته وهو الله تعالى.

ومن كلام سيدي علي الخواص من الواجب على كل مسلم البذب عن أعراض الصحابة فضلا عن الأنبياء والمرسلين، وعن أعراض السلمين فضلا عن التابعين، لأن هؤلاء هم حملة الدين فمن نسبهم إلى نقص فكأنه يريد أن يهدم أركان الدين.

وقد لعن الله من غير حدود الأرض فكيف بمن يغير حدود دينه وأيضا فكما وجب عليسا حمل آيات الصفات وأخبارها على محامل تليق بالبارئ جل وعلا

فكذلك يجب الذب عن جميع الرسل عليهم الصلاة والسلام وحملة شريعتهم من المحدثين والفقهاء وغيرهم، وحمل أقوالهم وأحوالهم على محامل تليق بمقاماتهم.

وإذا كان من يخوض في حق الأولياء يخشى عليه سوء الخاتمة فكيف بمن يخوض في حق الأنبياء الذين هم سادات الأولياء اهـ.

فعلم أنه يجب على كمل مؤمن أن يجيب عن أنبياء الله وورثتهم بأحسن الأجوبة، أعني التي تناسب أحوالهم الشريفة، ويليق بمقاماتهم العالية المنيفة، وأن لا يحمل شيئا من أحوالهم عليهم الصلاة والسلام على حسب ما يتبادر إلى فهمه، كما يقي فيه كثير من الجادلين وأين القام من المقام وأين الحال من الحال من الحال

ثم لا يخفى أن الإجماع قد انعقد على أنه ليس لأحد من صدور العارفين القربين فضلا عن غيرهم ذوق في مقام نبي من الأنبياء حتى يتكلم عليه، لأن الولاية لا تشترك مع شيء من أجزاء النبوة أبدا.

ومن كلام الشيخ محي الدين في شرح ترجمان الأشواق: ليس لنا ذوق في مقامات الأنبياء عليهم الصلاة والسلام حتى نتكلم عن أحوالهم، كما أنه ليس لأحدنا من مقام الإرث من مقاماتهم عليهم الصلاة والسلام إلا كما يرى من خيال النجم على وجه الماء.

وقد طلب أبو يزيد البسطامي من الله تعالى أن يدخله مقام نبي من الأنبياء فأعطاه الله مقدار الشعرة البيضاء من الثور الأسود فكاد أن يحترق فسأل الله الحجاب عن ذلك وقال لا طاقة لأحد من أمثالنا بدخول مقام أحد من الأنبياء عليهم الصلاة والسلام.

ومن كلام سيدي علي الخواص: لا يجوز لأحد من الأولياء أن يتكلم على مقام نبي من الأنبياء إلا بحسب ما ورث من مقامه فقط، فإنه محال لولي أن يرث مقام نبي على الكمال، ومن لم يكن وارثا فالواجب عليه السكوت.

فعلم أنه ينبغي للمؤمن إذا سئل عن شيء يتعلق بالأنبياء عليهم الصلاة والسلام أن لا يبادر إلى الكلام بل يتربص ويسأل الله أن يلهمه شيئا يتكلم به مما يناسب كمالاتهم ويليق بمقاماتهم اهـ.

والمراد بحضرة الله تعالى حيث أطلقوها هي استشعار العبد أنه بين يدي الله، فمادام العبد مستشعرا ذلك فهو في حضرة الله، فإذا حجب عن هذا المشهد فقد خرج منها، هذا هو المراد بحضرة الله عند القوم، فليس مرادهم بها مكانا خاصا في السماء والأرض كما قد يتوهم تعالى الله عن ذلك علوا كبيرا.

وإذا علمت ذلك ف أقول وبالله التوفيق مما أجابوا به عن أبينا السيد آدم صلى الله عليه وسلم في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ عَهِدْنَاۤ إِلَىٰٓ ءَادَمَ مِن قَبْلُ فَنَسِى وَلَمۡ خَجُدٌ لَهُ عَزْمًا ﴿ وَلَقَدُ مَعنى عهدنا أي أعلمناه بنزوله الأرض وأنه يكون هو وبنوه خليفة فيها وبما نقدره على يديه من صورة ذنوب بنية السعداء.

وقوله: من قبل أي من قبل وقوع الواقعة، ومعنى فنسى أي من أعلمناه بنه، وسبب ذلك النسيان قوة من تجلى عليه من هيبة الله تعالى حال الواقعة حتى دكت جبال عزمه عليه الصلاة السلام.

ويحتمل أن يكون الراد بالنسيان هنا الخوف وإنما طرأ عليه الخوف لعلمه إطلاق المسيئة.

وقال: الشيخ العلامة عبد العزيز الديريني: جميع ما وقع من السيد آدم صلى الله عليه وسلم كان الحق سبحانه قد أعلمه بذلك، وقال قد سبق في علمي خلقك وإخراج نرية من ظهرك، فيهم انبياء ورسل وأولياء وصالحون ومؤمنون وكافرون وجاحدون، وأن أرسل رسولي جبريل إلى الرسل من أولادك بكتب وصحف وأحكام وتكاليف.

وكذلك سبق في علمي أن أخلق لذريتك وغيرهم من الجن الدين اسم إحداهما الجنة والأخرى جهنم.

فالجنة للأنبياء والرسل ولمن صدقهم.

وجهنم لكل ما خالف كتبى ورسلى ويكون شرفك بذلك.

وكذلك سبق في علمي أن أجري على يدك صورة ما يقع من

<sup>(</sup>١) سورة طه: الآية ١١٥.

بعض بنيك السعداء من العاصي وأعلمك كيف يتخلصون منها إذا وقعوا فيها، ومن تاب منهم واستغفرني قبلته ولم ينقص مقامه عندي، ولابد من حجه أقيمها عليك في الظاهر وأنادي عليك بالعصيان والغواية تقبيحا في عين بنيك لئلا ينتهكوا محارمي فاثبت ولا تضجر، فإنك عندي مصطفى مرتضى.

ثم علمه تعالى الحرف والأسماء الكونية فلما أعلمه الحق تعالى بذلك صار مرتقبا لخروجه من الجنعة ولهبوطه دار خلافته ليرتب الله الأسباب على مسبباتها كما سبق في علمه عز وجل، وليكون آله تنفذ فيها أحكام القضاء والقدر من غير أن ينقص له مقام بذلك.

ويستعمل تلك الأسماء والمسميات فيها إذ الحرف والأسماء الكونية لا يحتاج إليها في الجنة التي كان فيها إنما يحتاج إليها أهل الأرض.

ومما أجابوا به عنه أيضا عليه الصلاة والسلام في قوله تعالى: ﴿ وَعَصَىٰٓ ءَادَمُ رَبَّهُ وَ فَعَوَىٰ ﴿ اللهِ السلام قاله جماعة. الأنبياء والرسل عليهم الصلاة والسلام قاله جماعة.

وقال سيدي علي الخواص: جميع ما وقع من أبينا السيد آدم الله عن مسمى المعصية كالطاعة لله عز وجل فإن الله كان عنه راضيا حال أكله من الشجرة كرضاه عنه حال كونه في الصلاة على حد سواء، ومن قال في أبيه غير ذلك فعليه الخروج من عهدته يوم القيامة.

وقال أيضا: كان معصية أبينا آدم رينة لا حقيقية فإن الله قد ألهمه من الوجه الخاص الذي بينه وبينه (٢).

<sup>(</sup>١) سورة طه: الآية ١٢١.

<sup>(</sup>r) العَصية لم تكُن صورية بل حقيقية لأن الله تعالى قال ﴿ وَعَصَىٰ ءَادَمُ رَبَّهُ، فَغَوَىٰ (r) العَصية له القية ١٦١].

وقال: إني أريد أن أبرز ما كان في مكنون علمي من ترتيب الأسباب على مسبباتها وأقدر على يدك صورة ما يقع من بنيك السعداء دون الأشقياء ولا أؤاخذك بذلك، وكانت الواقعة بمثابة جماعة قال لهم الملك إني أريد أن أحدث في ملكي أمرا وأرتب عليه أحكاما وأنهى خليفتي عن أمر في الظاهر وأريده منه في الباطن وأنيل كتبا وأرسل رسلا بأمر ونهى.

وأجعل لمن أطاعهم دارا تسمى الجنة ولمن عصاهم دارا تسمى جهنم، وأخرج من ظهر عبدي آدم ذرية يعمرون الأرض وأوجه لهم التكاليف بعد أن أقدر عليه الأكل من الشجرة، وبعد أن أنهاه عن القرب منها ظاهرا ثم أقيم عليه الحجة (۱) ثم أخرجه من الجنة إلى دار أنزل منها في الدرجة تسنمي الدنيا.

فمن طلب أن يكون موضع آدم فليتقدم، فما تجرأ أحد من الجماعة يتقدم لذلك غير السيد آدم ﷺ فإنه تقدم وقال: أنا لها أنا لها، طلبا لتنفيذ قضاء الله وقدره في عباده فكل من كان حاضرا هذا الاتفاق من القربين، أو اطلع عليه من طريق كشفه لم يسم ذلك معصية حقيقة.

ومن كان غائبا عن هذا الاتفاق ولم يكشف له عنه جرم بأنه معصية ظاهرا وباطنا فعلم أن نداء الحق سبحانه على السيد آدم را المحوبين عن الاتفاق المذكور.

وأما المقربون فهم يعرفون الأمر على ما هو عليه، ويعلمون أن هذا النداء على السيد آدم والله المراد به غيره، وقد يضرب الملك عبده المقرب عنده تخويفا لبعض العبيد الخارجين عن طاعة الملك برضا منه مع الملك واتفاق معه على ذلك، ليقول الخارجون

<sup>(</sup>١) كيف يكون الأمر ظاهريا وليس حقيقيا ويقيم الله عليمه الحجة ويخرجه من الجنة؟ وهذا التأويل بعيد عن روح النص القرآني.

عن طاعة الملك إذا كان هذا فعله في عبده المقرب، فكيف بالعبد المطرود عن حضرته فيتحرك هؤلاء المارقون عن الطاعة لفعلها ويخافون منه إن تركوها، فكان السيد آدم ويخافون منه إن تركوها، فكان السيد آدم ويخافون من فاتح يفتح الباب.

ولو كنت أنا آدم واطلعني الله على ما أطلعه عليه من عدم المؤاخذة بما وقع على يده من صورة ذنوب بنيه المؤمنين وإني إذا نزلت إلى الأرض أعود إلى الجنة بمائية أليف وأربعة وعشرين أليف نبي فضلا عن الأولياء والصالحين والمؤمنين لأكلت الشجرة بكمالها لما ترتب على أكلها من الخير والبركة.

وقال أيضا: من زعم أن هبوط السيد آدم والسيدة حواء عليهما الصلاة والسلام من الجنة كان عقوبة لهما فقد افترى إثما عظيما، إنما كان والله هبوطهما لزيادة الكرامة والتقريب وليخرج الله منهما الذرية التي تعمر الدارين كما سبق في علم الله تعالى، وليكون ثواب جميع بنيهما في صحيفتهما من الأنبياء والمرسلين وصالحي المؤمنين من غير أن ينقص من أجورهم شيء.

وأما أولادهما العصاة وغيرهم فليسس عليهما من وزرهم شيء إذ الوزر لا يكون حقيقة إلا على من تسبب فيه بالقصد.

وقال الشيخ افضل الدين الأزهري: أجمع أهل الكشف قاطبة على أن ترقي الأنبياء عليهم الصلاة والسلام دائم فلا ينتقلون من حالة إلا لأعلى منها وأكمل، وإن هبوط السيد آدم والسلام، لأن هبوط كرامة وشرف وترق في مقامه عليه الصلاة والسلام، لأن الأرض هي محل خلافته التي زاد شرفه بها.

ولم يجعل الحسق تعالى له في الجنه الستى كان فيها خلافة ولا

خروج ولا ذرية من أنبياء وغيرهم فكان فيها كالعقيم الدي لا ولد له، وقد امتن الله على الرسل عليهم الصلاة والسلام بالأزواج والذرية في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا هُمُ أَزُواجًا وَذُرِيَّةً ﴾ (١) ، واما وصف الحق تعالى السيد يحيى عليه الصلاة والسلام بأنه حصور، فليس ذلك صفة كمال وإنما هو حكاية عن الحالة التي كان عليها.

ونقل بعض العلماء أنه عليه الصلاة والسلام تروج قبل موته بامراة ولم يصبها وذلك ليكون له أسوة بإخوانه المرسلين، وإنما لم يصبها لعلمه عليه الصلاة والسلام وحيا أو إلهاما أو كشفا بأنه ليس في ظهره الكريم ذرية.

وأصحاب النبوة منزهون عن الشهوات وعلى ذلك يكون معنى الحصور هو من لا يأتى النساء لا من لا يتزوج بهن.

وقال أيضا: أجمع أهل الكشف على أن نداء الحق تعالى على نبيه وصفيه السيد آدم الله بالعصيان والغواية المراد به بنوه المؤمنين وغير الأنبياء عليهم الصلاة والسلام وإيضاح ذلك أن مقر الأنبياء عليهم الصلاة والسلام حضرة الإحسان التي يعبد القبد فيها ربه كأنه يراه.

وتلك الحضرة لا يصبح لأحد أن يعصى فيها أبدا فإنه محال أن يعصى الله عبد على الكشف والشهود بأن الله يراه فما وقع أحد في معصية إلا وهو محجوب عن ربه بحجب كثيرة فافهم.

وقال: وقد قال الشيخ الراسخ محي الدين بن العربي في الفتوحات المكية: أجمع أهل الكشف على أن الأسباب المانعة للعبد من الوقوع في المعاصي أربعة لا خامس لها:

<sup>(</sup>١) سورة الرعد؛ الآية ٢٨.

الأول: عدم تقدير العصية على العبد.

والثناني: دوام الحيناء من الله تعنالي على الكشف والشهود بأن الله يراه.

والثالث: دوام الخوف من مواخهذة الله تعمالي إذا عصماه.

والرابع: الرجاء لمغفرة الله وثوابسه إذا تسرك ذلسك الذنسب فمادام يشهد ذلك لا يقع في معصية أبدا.

وهذه الأربعة مجموعة في كل نبي بلا شك وإلى ذلك الإشارة في أثر نعم العبد صهيب لو لم يخف الله لم يعصه، يعني لو انتفى عنه الخوف من الله تعالى لنعه من العصية حياؤه ورجاؤه.

ومما أجابوا عنه أيضا ﷺ في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ ٱجْتَبَهُ رَبُهُ وَ فَتَابَ عَلَيْهِ وَهَدَىٰ ﴾ (() بن معنى شم اجتباه ربه أي أظهر له أشر الاجتباء في أولاده والعناية بهم وأنهم أكمل في المقام من الملائكة، لأن الملائكة لا يذوقون للنهي طعما لعدم وقوعهم فيه، ففاتهم مقام محبة الله تعالى الدي في قوله أن الله يحب التوابين ويحب المتطهرين.

فلو أن أولاد السيد آدم ﷺ لم ياكلوا من شجرة النهي لكانوا ناقصين من الأجر والثواب والشكر لله سبحانه في امتثالهم الأمر واجتنابهم النهي.

ومعنى فتاب عليه أي قربه زيادة على قربه ومعنى هدى أي هداه إلى سبيل وده وحبه ويصح أن يكون المراد به غيره من بنيه فيكون معنى فتاب عليه وهدى أي تاب على بنيه السعداء من العصيان وهداهم إلى الإنابة والإيمان.

<sup>(</sup>١) سورة طه: الآية ١٢٢.

فإن قلت: فهل الملائكة الذين وقع منهم الاعتراض من ملائكة السماء أم من ملائكة الأرض.

فالجواب: قال الشيخ محي الدين بن العربي يجب على كل مسلم أن يعتقد أن هبوط السيد آدم ﷺ وزوجه من الجنة لم يكن عقوبة لهما كما وقع لإبليس.

وإنما كان هبوطه كرامة وشرفا فإنه أهبط بالوعد السابق أن يكون هو وبنوه خليفة في الأرض أي يخلفون الجن والإنسس الذين كانوا قبلهم في الأرض.

وكانوا ملائكة أرضيين وكانوا قد ذاقوا وقوع الفساد في الأرض وسفك بعضهم دماء بعض حين ركب الله فيهم الشهوة فقاسوا السيد آدم على انفسهم ولو أنهم كانوا من ملائكة السماء لم يقع منهم اعتراض لعدم ذوقهم الفساد ولعدم سفك بعضهم دماء بعض.

وكذلك قال سيدي علي الخواص ولفظه ما بلغنا قط في كتاب ولا سنة أن أحدا من أهل السماء يفسد فيها ويسفك دماء أخيه من الملائكة حاشاهم من ذلك، بخلاف الملائكة الأرضيين لقربهم من أحكام أهل الأرض.

ولذلك قالوا: ﴿ أَجَّعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّ مَآءَ ﴾ (١) فقاسوا السيد آدم الله على انفسهم.

فإن قلت: فهل الجنبة التي كان فيها السيد آدم ﷺ وهبسط منها إلى الأرض هي الجنبة الكبرى المدخرة في علم الله تعالى أم لا؟

فالجواب: قال الشيخ محي الدين: ليس هي الجنة الكبرى وإنما هي جنة البرزخ التي فوق جبل الياقوت، وهي التي يفتح للمؤمن منها في قبره طاقة ينعم بها.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ٣٠.

وكذلك القول في النار التي ترى في دار الدنيا في المنام أو من طريق الكشف هي نار البرزخ وهي التي رأى فيها رسول الله والمرأة التي حبست الهرة حتى ماتت جوعا، قال: وكل من مات من المؤمنين الموحدين المطيعين تعود روحه إلى جنة البرزخ ومن كان بالعكس عادت روحه إلى نار البرزخ.

فلا ترال الأرواح في هذين الموضعين حتى تنقضي الدنيا وينفى العدد ويتكامل المدد فيخرج الناس بنفخة البعث إلى الحساب.

شم يدخلون الجنبة الكبرى والنبار الكبرى.

ولو أن الجنه التي يفتح للمؤمن منها طاق أو النار التي يفتح منها للكافر طاق هي الجنه الكبرى أو النار الكبرى لفاته الحشر والنشر وما بعدهما مما ورد.

وقسال: ولما كمان الغمالب على جنسة المرزخ مشمابهتها للجنسة الكبرى في الطمهارة لم تكن محملا لإخمراج القدر فيما من بمول ودم ومخاط ونحو ذلك والله أعلم بمالصواب.

فإن قلت: لو كانت معصية أبينا السيد آدم الله صورية ما نسب الأمر إليه بقوله: ﴿ رَبَّنَا ظَامَنَا ۖ أَنفُسَنَا ﴾ (() الآية، فعلم أولاده أدب العبيد مع سيدهم إذا خالفوا أمره بسبق إرادته.

وكان اعتراف عليه الصلاة والسلام في مقابلة قول إبليس للحق سبحانه وتعالى: كيف تؤاخذني بذنب قدرته علي قبل أن أخلق فسعدت ذرية السيد آدم باعتراف وشقى إبليس وجنوده بجداله بغير حق.

قال: وقد بلغنا أن الحق سبحانه أدحض حجته بقوله له

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: الآية ٢٣.

متى علمت أني قدرت عليك الإباءة عن السجود وقبل وقوعك في الإباءة أو بعدها، قال: بعدها فقال تعالى بذلك آخذتك.

فإن قلت: قد نقل الكسائي أنه عليه الصلاة والسلام بكى حتى صار من بكائه بركة عظيمة مكثت الوحوش والطير تشرب منها مدة ثمانين سنة ولو أن العصية كانت صورية لم يكن ذلك.

فالجواب: يحتمل أن يكون ذلك البكاء صوريا ويحتمل أن يكون حقيقيا وحمله عن بنيه فكان من عزمه وشفقته على بنيه أن تحمل عنهم ذلك البكاء الكثير الذي لو وقع بعضه لأحد منهم لذهب بصره، ويحتمل أن يكون شفاعة فيهم فجراه الله خيرا عن بنيه.

فإن قلت: قد قيل أنه ﷺ لما أكل من الشجرة اسود جسده ولو أن المعصية كانت صورية لم يكن ذلك.

فالجواب: قال الشيخ محيى الدين بن العربي: أن ذلك السواد كان صوريا أو حقيقيا ويكون علامة على سيادته وفتوته على بنيه أن تحمل عنهم ظلمة معاصيهم، ثم أن ذلك السواد زال عن جسده عليه الصلاة والسلام، فكان ذلك بمثابة ننزع من خلع عليه الملك خلعة السيادة بعد أن طاف بها على الناس حتى علموا بها كلهم.

وكذلك تطاير الحلل وسقوط التاج كان صوريا لا حقيقيا لينزجر بنوه عن الوقوع في معاصي ربهم عز وجل.

<sup>(</sup>١) سورة يوسف: الآية ٢٤.

منه عليه الصلاة والسلام، وهم بها ليقهرها بالدفع عنه بشدة وعنف والبرهان الذي رأى هو نداء الحق تعالى له في سره بأن قال له: ادفعها برفق ولطف فإنها أمة ضعيفة لا تطيق قوة عزمك وشدة بطشك.

فهناك تلطف بها عليه الصلاة والسلام فلولا ذلك البرهان لمزقها بيقيين، فعلم أن الهم منهما في الصورة واحد وفي القصد مختلف.

وقد كان الليث بن سعد يقول: أنا أعرف رجلا ما هم بمعصية قط، وكان سليمان الدبيلي يقول لي منذ خمسين سنة ما خطر لي خاطر مكروه فضلا عن الحرام فإذا كان هذا يقع لأصحاب الولاية فكيف بأصحاب النبوة.

ومما أجيابوا به عنه أيضا في قوله: ﴿ قَالَ ٱجْعَلِنِي عَلَىٰ خَزَابِنِ ٱلْأَرْضِ إِنِّي حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴿ أَن سَلَ وَالله ذَلَ سَكُ وَمِرَاحِمتُهُ عَلَيهُ كَان عليه واجبا وذلك لأن الأنبياء عليهم الصلاة والسلام مكلفون بمراعاة مصالح الحق، فلما نظر الصديق أن غيره لا يقوم بواجب الحق ولا يقدر على سياسة العباد في ذلك الوقت قال: ﴿ ٱجْعَلِنِي عَلَىٰ خَزَابِنِ ٱلْأَرْض ﴾ (٢).

ي لأنه مكلف بذلك ومعلوم أن تسرك الواجب معصية والسعي فيه قربة ويحتمل أنه لم يقل ذلك حتى كشف له أنه يلي ذلك الأمر فعلم أنه لا يجوز حمله على محبة الدنيا ومناصبها على الوجه الذموم.

وقولمه عليمه الصلاة والسلام: ﴿ إِنِّي حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴿ وَإِنَّ حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴿ إِنَّ

<sup>(</sup>١) سورة يوسف: الآية ٥٥.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف: الآية ٥٥.

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف: الآية ٥٥.

كان عليه واجبا، إما من باب التحدث بالنعمة والشكر عليها، وإما من باب المدح الواجب وهو الذي تترتب عليه مصلحة شرعية.

وفي كلام بعضهم نهاية كل عارف ترجع إلى صورة بدايته، ولكن على غير الوجه الذي يشهده المبتدئ.

مثاله: أن المبتدئ يجب عليه أن يبترك كل شيء يشغله عن الله تعالى، فإذا انتهى سلوكه على مصطلح القوم فهناك لا يصير شيء يشغله عن الله في الدارين، لأنه حينت نهد الحق تعالى مع كل شيء أمر بتركه في حال بدايته حين كان ضعيف الحال.

فمثل هذا يمسك الدنيا بحذافيرها ويتصرف فيها تصرف حكيم عليم، ويزاحبم على الرئاسة ويشاحح الناس في الشيء اليسير، ويؤاخذ الناس بكل شيء فعلوه من الأذى وتصير صورته صورة أبناء الدنيا المحبين لها، وقصده مختلف وكماله في ذلك، ومتى خالف ذلك نقص كماله، فإن أمسك الدنيا كان قصده بإمساكها كف نفسه عن سؤال الناس وتحمل منتهم وإنفاقها في مرضاة الله تعالى في الوقت المحتاج إلى إنفاقها والفوز بلذة خطابه تعالى الدي لا يكون إلا لمن معه مال.

وإن زاحم على الرياسة كان قصده بالمزاحمة التخلق بها من حيث كونها من أخلق الله تعالى، وليقوم بين الناس بالعدل فيعطي كل ذي حق حقه، ولو أنه لم يكن عنده رئاسة ما امتشل أحد كلامه، ولا قدر على تخليص الناس من بعضهم بعضا.

وإن شاحح الناس على الشيء اليسير كان قصده تخليصهم من تحمل منته وأن آخذ أحدا بأذيته له كان قصده الشفقة عليه والغيرة على ذاته من حيث كونها أمانية الله عنيده أمنيه عليها وأمره بكف الأذي عنها.

وإيضاح ذلك أن العبد إذا تحقق بمعرفة الله كان مشهده السر القائم بالذوات لا الذوات ولم يصريرى شيئا غير ذلك السرحتى يشتغل به عن ربه انتهى.

ومن هنا قال السيد يوسف عليه الصلاة والسلام ﴿ قَالَ الْمَعْلَىٰ عَلَىٰ خَزَابِنِ ٱلْأَرْضِ ﴾ (١) وأيضا فإن مقام الأنبياء عليهم الصلاة والسلام وكمل ورثتهم، أنهم لا يعتنون بشيء إلا أن رأوا فيه وجها للحق سبحانه وتعالى دون نفوسهم لعصمة الأنبياء عن الحظوظ النفسانية.

ومما أجابوا به عن السيد موسى الشيط عنه أنه قال: يا موسى يا رب احبس عني ألسنة عبادك، فقال له الحق سبحانه: يا موسى هذا شيء ما جعلته لنفسي، قد قالوا فيما قالوا أنه عليه الصلاة والسلام ما سأل حبس ألسنة الناس عنه لغرض نفسي حاشاه من ذلك، وإنما سأل ذلك رحمة منه بقومه وخوفا عليهم قان تسلط الناس في عرض الأنبياء كفر.

ومما أجابوا به عن السيد داود و في خطيئته المذكورة في حديث «كانت خطيئسة داود النظرر فع بصره عليه الصلاة والسلام بغير حضور مع الله تعالى فآخذه الله على ذلك.

قال سيدي على الخواص: وهنذا هو اللائت، لأن الأنبياء

<sup>(</sup>١) سورة يوسف: الآية ٥٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف: الآية ١٥٠.

عليهم الصلاة والسلام معصومون من كل الرذائل، ولم يبلغنا في حديث صحيح ولا ضعيف أن الراد بالنظر نظره إلى امرأة أوريا لما سافر في بعض الغزوات كما حكاه بعض المفسرين.

وإنما جاء ذلك في بعض نسخ الزبور التي حرفتها اليهود وقصدوا بذلك إيذاء السيد داود عليه الصلاة والسلام، وكانوا قد عادوه ولما تلا عليهم صفة نبينا وأن كتابه ينزل ناسخا للكتب التي قبله.

قال: وقد وقع لبعضهم أنه رفع بصره مرة إلى السماء فحصل له في قلبه قسوة، فشكا ذلك لشيخه فقال: لعلك نظرت إليها على غير وجه الاعتبار والحضور، فإن الله إذا اعتنى بعبد آخذه بكل حركة لم تقع عن حضور مع الله تعالى، إذا كان الأولياء يؤاخذون بذلك فكيف بالأنبياء عليهم الصلاة والسلام.

ومما أجابوا به عن السيد أيوب ﷺ في قوله: ﴿ أَنِي مَسَّنِيَ الْضُرُّ وَأَنتَ أَرْحَمُ الرَّحِينَ ﴿ اللهِ اللهِ الكمال والقرب ضعفت حقه ﷺ لأن النبي كلما ترقى في مراتب الكمال والقرب ضعفت نفسه حتى يصير يتالم من قرصة البرغوث ويعجز عن حمل ثوبه.

ولأن أعلى أوصاف العبودية إظهار الضعف والعجر وفي الشكوى ذلك، وشدة الصبر والتجلد إنما هو من قوة النفس وكبرها ومقاومتها للقهر الإلهي والأنبياء عليهم الصلاة والسلام ليسوا بمحل لذلك.

وقسد ذم الله قومسا بقولسه: ﴿ فَمَا ٱسْتَكَانُواْ لِرَبِّهمْ وَمَا

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء: الآية ٨٣.

يَتَضَرَّعُونَ ﴿ ثَهُ ﴾ (۱) فعلم أن الشكوى كمال في حـق الأنبياء عليهم الصلاة والسلام وكمل ورق حجابه وماتت نفسه مالت إلى العجز وألقت السلاح.

ومما أجابوا به عنه أيضا عليه الصلاة والسلام في حثيه الذهب في ثوبه حين أمطرته السماء، أنه عليه الصلاة والسلام أراد بذلك إظهار الفاقة إلى فضل ربه تعالى.

وكمال العبد إنما هو بإظهار ذلك فلو أنه عليه الصلاة والسلام ما حثى الذهب في ثوبه وأخذ منه قليلا كان ذلك منه نقصا في مقامه عليه الصلاة والسلام.

قلت: ويصح أن يكون حثيه الذهب إنما فعله للتبرك به لكونه قريب عهد بتكوين ربه كما ورد عن نبينا و أنه في المطر حين اغتسل منه، وقال أنه حديث عهد بربه.

وأما حمله عليه الصلاة والسلام على إنه إنما حثى الذهب في ثوبه محبة في ذات الدنيا فذلك لا يجوز في حـق الأنبياء والله أعلم.

ومما أجابوا به عن السيد سليمان عليه الصلاة والسلام في قوله تعالى حكاية عنه ﴿ فَقَالَ إِنِّى أَحْبَبْتُ حُبُّ ٱلْخَيْرِ عَن ذِكْر رَبِّي حَتَّىٰ تَوَارَتْ بِٱلْمِوقِ وَٱلْأَعْنَاقِ ﴾ (٢) أنه عليه الصلاة والسلام لم يكن مراده أنه أحب الخيل حين عرضت عليه بالعشى لذاتها، وإنما هو لكونها هدية من ربه، ومن آثار صنعته عز وجل وكانت على خلاف طبع الخيل، ولذلك أحب مشاهدتها فلما توارت بالحجاب عنه عليه الصلاة والسلام وكان قد نسى أن يتبرك بها على عادة الأكابر مع نعمة سيدهم، لأن تعظيم النعمة من تعظيم المنعم.

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون: الآية ٧٦.

<sup>(</sup>٢) سورة ص: الآيتان ٢٢، ٣٣.

قال ردوها علي، فلما ردوها عليه ﷺ طفق يمسح سوقها وأعناقها بيده تبركا بخير ربه عز وجل، هذا هو اللائق بمقام الأنبياء عليهم الصلاة والسلام فإن الكامل من الأولياء لا يشغله عن الله شيء في الكونين، فكيف أشغلت الخيل نبيا رسولا هذا أبعد من البعيد وغير مناسب اه.

جواب القوم وهو قوي من حيث الاستدلال، فإن الخيل المذكورة في الآية والشمس غير مذكورة وعود الضمير إلى المذكور أولى من عوده إلى المقدر، وأيضا فإن الأفلاك والكواكب بيد الله فكان يجب أن يقول ردها فإن لفظ الجمع لا يليق بالإلوهية، وإنما يليق بها لفظ الأفراد ولا التفات إلى من يقول إنما ذكر لفظ الجمع تعظيما لأنه لفظ لا يشعر بالتعظيم في جانب الألوهية ولأن القول بعود الضمير إلى الشمس ينبني عليه نقائص في حق السيد سليمان عليه الصلاة والسلام:

أحدها: ترك صلاة العصر حتى خرج وقتها.

الشاني: استيلاء الاشتغال بحجاب الدنيا.

الثالث: مخاطبة رب العالمين بمخاطبة ذميمة، وهي قوله ردوها بلفظ الجمع.

الرابع: عدم الصدق في قوله: ﴿ إِنِّى أَحْبَبْتُ حُبَّ ٱلْخَيْرِ ﴾ (۱) فإنه عليه الصلاة والسلام سماها خيرا فلو كانت أشغلته عن صلاة العصر ما سماها خيرا والله أعلم.

ومما أجابوا به عنه أيضا عليه الصلاة والسلام في قوله: ﴿ وَهَبَ لِى مُلْكًا لا يَنْبَغِى لِأَ حَدِ مِّن بَعْدِى ﴾ (٢) أنه عليه الصلاة والسلام ما قال ذلك حتى كشف له أن تسخير الربح والشياطين لا يكون لغيره.

<sup>(</sup>١) سورة ص: الآية ٣٢.

<sup>(</sup>٢) سورة ص: الآية ٣٥.

ومعلوم أن اللك لا يكون مذموما إلا في حق من يحجب به عن ربه أو يطغى به، وأما من يزيد تواضعه ويكثر شكره كلما السعت الدنيا عليه فاللك والمال في حقه محمود.

قال بعض العارفين: وقال سيدي علي الخواص رحمه الله: سبب سؤال السيد سليمان عليه الصلاة والسلام الملك إنما هو إظهار للفاقة إلى ربه، كأنه يقول أنا محتاج إليك يا رب كما وقع للسيد موسى عليه الصلاة والسلام والغبد، كلما أظهر فاقته إلى سيده علا مقامه وازداد منه تقربا فما ازداد بسؤاله الملك إلا فقرا وحاجة.

وذلك مطلوب من الأكتابر، وإلا فمحتال أن يطلب نبي منا يحجب عن ربه وينقص به مقامه فإن ذلك سفه يجب تنزيه الأنبياء عنه.

وقال أيضا: إنما طلب السيد سليمان عليه الصلاة والسلام الملك ليعترف لله بنعمه الكثيرة، ويرزداد شكرا لا طلبا للعلو والتمييز على الغير، حاشاه على من ذلك.

قلت: وفي كلام سيدي علي وفا من ادعى له ملكا دون سيده فقد خان وافترى وكان عليه فتنه، ومن اعترف بأن ما في يده لسيده جعله عاملا فيه لا يستكثر ما في يده إلا جاهل.

وتأمل قوله ﷺ: «أعطيت مفاتيح خزائسسن الأرض» فإنه يعلمك أن العبد كلما كثر ما في يده كثر شكره وازداد فاقة فكثر فضل ربه عليه.

وأما قوله تعسالى: ﴿ \* وَلَوْ بَسَطَ ٱللَّهُ ٱلرِّزِقَ لِعِبَادِهِ الْبَغُواْ فِي الْمِرْقِ الْمِيادِ الله المرزق أي ولو بسط الله المرزق لعباد

<sup>(</sup>١) سورة الشورى: الآية ٢٧.

لعباد الرزق لبغوا، وأما عباد الله فلا يبغون إذا بسط لهم الرزق، فافهم تسلم والله أعلم.

وقال الشيخ أفضل الديس: كلام السيد سليمان عليه الصلاة والسلام في غاية الأدب والصدق، لأنه نكر الملك فلم يخص شيئا في طلبه، وقال: ﴿ لاّ يَنْبَغِي لا حَدِ مِن بَعْدِي ﴾ (١) أي لأن ما يعطيه الله للعبد من الملك ما هو عين ما يعطيه لعبد آخر، إذ لابد فيه من زيادة ونقص في كبر الجثة وصغرها، وطول عمر ذلك وقصره، حتى لو سقطت ورقة من شجرة أو شعرة من رأس مملوك له خرج عن كونه مثله.

لأن المثليسة في الوجود منقولة غير معقولة، إذ لو كانت معقولة ما تميز شيء في الوجود عن شيء ولكانت عين زيد هي عين عمرو فافهم.

ومعنى وتخفى ما في نفسك اي ما اطلعناك عليه من تزوجك لزينب زوج مولاك زيد بن حارثة.

والذي كان يحمله على إخفاء ذلك علمه ﷺ بأن الأجل الذي لها مع زيد وسبق به العلم الإلهي لم تنقض مدته.

<sup>(</sup>١) سورة ص: الآية ٣٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب؛ الآية ٣٧.

وقول بعضهم ليست المعاتبة على الإخفاء وحده فإنه حسن، بل على الإخفاء مخافة مقالة الناس وإظهار ما ينبغي إضماره لا ينبغي أن يقال في حق المعصومين، وليست الآية في سياق العتب بل في سياق المدح، إذ معناه الاستحياء، أي تستحي من الناس أن تقول زينب زوج مولاي زيد هي زوجي مع اطلاعك على إنها زوجك وإن جعلناه على ظاهره فهو كفرض المال مثل قوله تعالى: ﴿ لَّوَ أَرَادَ ٱللَّهُ أَن يَتَّخِذَ وَلَدًا لّا صَطَفَىٰ مِمًا تَخَلُقُ مَا فَيْلَا اللهُ اللهُلهُ اللهُ ا

فكما فرض الله المحال في هذه الآية كذلك في تلك الآية، إذ لا يصح أن نبينا يخشى أحدا دون الله تعالى، وإنما الآية على سبيل الفرض والتقدير وليس في آية ﴿ وَاللّهُ أَحَقُ أَن تَخَشَنهُ ﴿ وَاللّهُ أَحَقُ أَن تَخَشَنهُ ﴿ وَاللّهُ عَلَى الله بل هو إخبار عن إن الله تعالى هو أحق أن يخشى وهو كذلك.

قلت: وهذا الجواب ينبغي القطع به لأنه هو اللائق بمقام النبوة.

وأما ما حكاه بعض المفسرين من أن سبب نزول هذه الآية أن النبي الله فخرجت زينب فرآها النبي الله فأعجبته، فوقع في قلبه الشريف حبها وأحب فراق زيد لها، وأنه قال عند ذلك يا مقلب القلوب ثبت قلبي على دينك.

وأن زيدا لما جاء له الله يشكوها له ويستشيره في طلاقها وفي نفس زيد كراهتها أمره بإمساكها، وأخفى في نفسه محبة طلاق زيد لها حين استشاره في طلاقها، فعاتبه الله على ذلك في هذا الآية، فإنه منكر من القول وزور، ينزه جانب النبوة عنه لما فيه من النقائص التي لا تقع لأدنى الأولياء.

<sup>(</sup>١) سورة الزمر: الآية ٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب: الآية ٣٧.

فال القشيري: وهذا إقدام عظيم من قائله واقتحام منه كبير في جانب النبوة يبعد عنه من فيه رائحة أدب، لما فيه من الحسد والنظر المحرم والميل النفساني واستحكام الشهوة.

وكيف يقال رآها فأعجبته فوقع في قلبه حبها وهي ابنة عمته أميمة ولم يزل يراها منذ ولدت، وهو الذي زوجها لزيد، وإنما جعل الله تعالى طلاق زيد لها وتزويج نبيه بها ليعلم أن الحكم في الأمور كلها لله وحده، ولإزالة حرمة التبني وإبطال سنته والله أعلم.

ومما أجابوا به عنه أيضا ﷺ في قوله تعالى: ﴿ وَٱعۡبُدُ رَبَّكَ حَتَىٰ يَأۡتِيَكَ ٱلۡيَقِينِ ﴾ (() أن الله ما خاطبه بهذا الخطاب إلا ليقرر بذلك شرعه فيكون عاما بين أمته إلى أن تقوم الساعة، وإلا فهو تعالى قد أعطاه القوة على النفس والهوى وعصمه منهما فلا يضراه ويحوجاه إلى الجاهدة.

ومما أجابوا به عنه إيضا ﷺ في قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنِّى أُمِرْتُ أَنْ الْصُورِيَ وَلَا تَكُونَ ﴿ وَلَا تَكُونَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ وَلَا تَكُونَنَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ وَلَا تَكُونَنَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ وَلَا تَطُرُدِ اللَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم الْمَخَوْلِةِ وَٱلْمَدِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم الْمَخَوْلِةِ وَٱلْمَدِينَ فَي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللْمُنْعِلَا اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ ا

وقوله: ﴿ وَٱذْكُر رَّبَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِيفَةً وَدُونَ ٱلْجَهْرِ مِنَ ٱلْفَوْلِ بِٱلْغُدُوِ وَٱلْأَصَالِ وَلَا تَكُن مِّنَ ٱلْغَنفِلِينَ ﴿ ﴾ (٥)، وقوله: ﴿ فَإِن كُنتَ فِي شَكِّ مِّمَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ ﴾ إلى قوله: ﴿ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ فَإِن كُنتَ فِي شَكِّ مِّمَا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ ﴾ إلى قوله: ﴿ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ

<sup>(</sup>١) سورة الحجر: الآية ٩٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام؛ الآية ١٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام؛ الآية ٣٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام؛ الآية ٥٢.

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف: الآية ٢٠٥.

ع ﴾(١)، وقوله: ﴿ فَأَصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ ﴾(١)، وقوله: ﴿ فَسَبِّحْ نِحَمْدِ رَبِّكَ وَكُن مِّنَ ٱلسَّنجِدِينَ عَلَى ﴾ (١)، وقوله: ﴿ وَٱصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوْةِ وَٱلْعَشِيِّ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَكَانَ أُمْرُهُ و فُرُطًا ﴿ ﴾(٤) ، وقوله: ﴿ فَأَصْبِرْ عَلَمَ لَ مَا يَقُولُونَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهَا ﴾ إلى قوله: ﴿ وَٱلْعَنْقِبَةُ لِلتَّقْوَىٰ ﴿ وَٱلْعَنْقِبَهُ لِلتَّقْوَىٰ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وقوله: ﴿ وَلَا يَصُدُّنَّكَ عَنْ ءَايَنتِ ٱللَّهِ بَعْدَ إِذْ أُنزِلَتْ إِلَيْكِ ﴾ إلى قوله: ﴿ إِلَّهَا ءَاخَرَ ﴾ (٦)، وقوله: ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّين حَنِيفًا ۚ ﴾ (٧)، ﴿ فَأَقِرْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ ٱلْقَيْمِ ﴾(٨)، وقوله: ﴿ فَٱنظُرْ إِلَى ءَاثُور رَحْمَتِ ٱللَّهِ كَيْفَ يَحْى ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴿ وَقُولِهِ: ﴿ فَٱصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ ٱللَّهِ حَوْسٌ وَلاَ يَسْتَخِفَّنَّكَ ٱلَّذِينَ لَا يُوقِنُونَ ﴿ ﴾ (١٠)، وقولـــه: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّبِيُّ ٱتَّقِ ٱللَّهَ وَلَا تُطِع ٱلْكَنفِرِينَ وَٱلْمُنفِقِينَ ۗ ﴾ (١١) الآيات.

وقوله: ﴿ لَمِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ 📆 بَلَ ٱللَّهَ فَٱعْبُدْ وَكُن مِّرَ ٱلشَّكِرِينَ ﴿ ﴾ (١٣)، وقوله: ﴿ فَٱصْبِرْ إِنَّ وَغَّدَ ٱللَّهِ حَقٌّ وَٱسۡتَغۡفِرْ لِذَنْبِكَ وَسَبِّحْ بِحَمۡدِ رَبِّكَ بِٱلْعَشِيّ وَٱلْإِبْكُر ٢ ﴾ (١٣)، وقوله: ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَكَ عَلَىٰ شَرِيعَةٍ مِنَ ٱلْأَمْر فَٱتَّبِعْهَا وَلَّا تَتَّبِعْ أَهْوَآءَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۞ إِنَّهُمْ لَن يُغْنُواْ عَنكَ

<sup>(</sup>١) سورة يونس: الآيتان: ٩٦،٩٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر: الآية ٩٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الحجر: الآية ٩٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الكهف: الآية ٢٨.

<sup>(</sup>٥) سورة طه: الآيتان ١٣١، ١٣٢.

<sup>(</sup>٦) سورة القصص: الآية ٨٧.

<sup>(</sup>٧) سورة الروم: الآية ٣٠.

<sup>(</sup>٨) سورة الروم: الآية ٤٣.

<sup>(</sup>٩) سورة الروم: الآية ٥٠.

<sup>(</sup>١٠) سورة الروم: الآية ٦٠.

<sup>(</sup>١١) سورة الأحزاب: الآية ١.

<sup>(</sup>١٢) سورة الزمر: الآيتان ٦٥، ٦٦.

<sup>(</sup>١٣) سورة غافر: الآية ٥٥.

مِنَ ٱللَّهِ شَيُّا ﴾(١) ونحو ذلك من الآيات.

إن الخطاب لـه ﷺ والمراد غيره نظير قوله تعالى للسيد داود عليه الصلاة والسلام: ﴿ فَا حَكُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِٱلْحَقِّ وَلَا تَتَّبِعِ الْهَوَىٰ ﴾ (١) إذ الأنبياء ليسوا بمحل لوقوع المخالفات ومن كان كذلك فلا يحتاج في ترك المخالفات إلى النهي، وإنما ذلك النهي لغيرهم على لسانهم وإنما لم يقع التصريح بالخطاب لذلك الفير لوجهين:

احدهما: أنه لا يقوى على تحمل صولة الخطاب الإلهبي بخلاف الأنبياء فإن الله قد أعطاهم القوة على تحمل صولة خطابه مما لو تحمله غيرهم لهلك وذاب.

الثاني: أنه لما سبق في علم الله إعراض العصاة عن أوامره كذلك أعرض الله تعالى عنهم بالخطاب وخاطبهم في غيرهم بغضا لهم ومقابلة للإعراض بالإعراض.

قلت: يؤيد الأول ما قاله أهل الكشف من أن الأمر الإلهي إذا نزل من الأفلاك السماوية يمكث نازلا ثلاث سنين فلا يصل إلى الأرض إلا بعد انسحاق صولته في السموات وما بينهن، ولولا ذلك ما طاق أحد حمله لشدة صولة الخطاب الإلهي والله أعلم.

ومما أجابوا به عنسه أيضا ﷺ في قوله: ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ ٱللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّر ﴾ (٢) أن المراد بذنبه ﷺ في هدده الآيسة ما لزم من رسالته من تعذيب ما خالفه من الكفار والمسلمين وأضيف ذلك إليه لوجهين:

أحدهما أنه أضيف إليه من حيث تشريعه له، إذ لولا

<sup>(</sup>١) سورة الجاثية؛ الآيتان ١٩،١٨.

<sup>(</sup>٢) سورة ص: الآية ٢٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الفتح: الآية ٢.

تشريعه الحرام ما عذب الله تعالى عليه منهم أحدا كما قال تعالى: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّىٰ نَبْعَثَ رَسُولاً ﴾(١).

ثانيهما: أنه أضيف إليه من حيث عده ذلك ذنبا فإن من شأن الأكابر أنهم يؤاخذون نفوسهم بما كانوا سببا فيه ويعدونه ذنبا وإن كانوا لم يقصدوه، فلذلك سكن الله قلب نبيه وبشره على طريق اليقين بأنه مغفور له غير مؤاخذ بالازم رسالته، إذ لازم المذهب عند جمهور العلماء.

كما أن الله لا يرضى عن إبليسس بلازم وسوسته للخلق بالمعاصي، وليس قصد أحد من الداعين إشقاء أحد من قومه، ولا يؤاخذ العبد إلا بما قصده.

والسراد بمقدم الذسب وبمؤخسره مؤاخسذة قومسه بسسبب رسالته حال حياته وبعد مماته، قال الإمام سهل بسن عبد الله التستري: وهو جواب حسن، والذي يقضي به العقل إنه اللائق بمقام العصوم الأكبر .

ومما أجابوا به عنه أيضا ﷺ في أمره حسان بن ثابت أن يجيب الكفار، أنه ﷺ ما أمره بذلك إلا لغرض شرعي، لا إطلاع لأمثالنا عليه، يرجح في الثواب والأفضلية على السكوت، وقال بعضهم: إنما أمره ﷺ بذلك مبادرة إلى نصرة الدين وخوفا من تزلزل من كان أسلم قريبا من الصحابة، لا تشفيا للنفس فإنه معصوم من مثل ذلك بالإجماع.

فلو قام عليه أهل المشرق والغرب بالأذى لاجتملهم، اكتفاء بعلم الله تعالى وإن حزن أو ضاق صدره من كلام قيل فيه فذلك لما يترتب عليه من مصلحة أتباعه، كما في قوله تعالى: ﴿ قَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ م لَيَحْزُنُكَ ٱلَّذِى

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء: الآية ١٥.

يَقُولُونَ ﴾ (۱) ، وقولسه تعسالى: ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّكَ يَضِيقُ صَدْرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّكَ يَضِيقُ صَدْرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴿ وَلَقَدْ القرآنية.

ومما أجابوا به عنه أيضا ﷺ في حديث عائشة: «أن رجسلا استأذن على رسول الله ﷺ فقال ائذنسوا له بئسس أحسو العشيرة وبئس ابن العشيرة» فلما دخل ألان لسه القسول وتطلق في وجهه وانبسط إليه.

فلما انطلق الرجل قالت عائشة: يا رسول الله حين رأيت الرجل قلت كذا وكذا، فلما دخل ألنت له القول وتطلقت في وجهه وانبسطت إليه، فقال رسول الله على: «مستى عهدتيني فاحشا إن شر الناس متزلة عند الله يوم القيامة من تركه الناس اتقاء فحشه»، وفي رواية: «اتقاء شره».

إن ما قاله ﷺ في هذا الرجل لم يكن بغيبة لأن من الواجب عليه ﷺ أن يعرف الناس أمرهم ويفصح به ويبينه، فإن ذلك من باب النصيحة والشفقة على الأمة وأما إلانة القول بعد أن دخل فعلى الائت لاف والداراة لا من المداهنة ليقتدي به أمته في اتقاء شر الفاحشة بإلانة القول ليسلموا من شره وغائلته.

ومما أجابوا به عنه أيضا في علي النه ليغيان علي قلبي فأستغفر الله سبعين مسرة» إن معنى الغيائن منا يرد على قلبه الشريف من أنواع المكاشفات من طريق الإلهام بسبب ذنوب أمته وما يقع لهم بعده من الفتن والحروب فيستغفر لهم.

ومما اجابوا به عنه ايضا ﷺ في حديث: «أنا أول شلسافع وأول مشفع وأنا أول من تنشق عنه الأرض وأنا سيد الناس يوم

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام: الآية ٣٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر: الآية ٩٧.

تقوم القيامة» أنه ﷺ لم يزل يذكر مثل ذلك إلا تحدثا بنعمة الله تعالى عليه، لقوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثُ ﴾ (ا) لا فخراً واستطالة حاشاه ﷺ من ذلك.

## تنبيهات:

الأول: في قوله ﷺ: «أنا أول شافع وأول مشفع» زيادة على التحدث بالنعمة وهي إعلام الأمة بأنه ليس أحد يشفع قبله، وذلك ليريحهم من التعب في ذلك اليوم الشديد ومن ذهابهم إلى نبي بعد نبي رجاء أن يشفع لهم، فأرشدهم ﷺ أنهم يمكثون في مكانهم وينتظرونه حتى يأتيه النوبة، ويقول أنا لها أنا لها فما ذهب إلى نبي بعد نبي من هذه الأمة إلا من لم يبلغه هذا الحديث أو بلغه ثم نسيه.

الثاني: إنما خص الله سيادته بيوم القيامة لأن فيه يجتمع الأولون والآخرون فلا يكون أحد من الناس غائبًا في ذلك اليوم، هذا معنى تخصيص السيادة بيوم القيامة في هذا الخبر.

الثالث: اعلم أن مقصود الأكابر بالأجوبة عن الأنبياء عليهم الصلاة والسلام إزالة ما يتوهمه أصحاب القلوب المحجوبة عن الله تعالى خوفًا عليهم من دخولهم في مقت الله مع ما تقدم، وإلا فطينة الأنبياء عليهم الصلاة والسلام لا تقبل أن يصدر عنها شيء يكرهه الحق سبحانه أبدًا كما قال سيدي علي وفا في إنشادد:

عبادك محفوظون حفظ الحبائب سوى نورك الماحي لجنح الغياهب وصينت عن الأكدار من كل جانب

عبادك يا مولى الموالي الذين هم من الذر لم يظهر بصافي ذواتهم مياه صفت ذاتا ومجرا ومنبعًا

فاعلم ذلك واحفظ لسانك وقلبك في حتى أنبياء الله

<sup>(</sup>١) سورة الضحى: الآية ١١.

وورثتهم إن أردت أن يحفظ عليك إيمانك والحمد لله رب العالمين.

ومما أجابوا به عنه الصحابة رضي الله تعالى عنهم في قوله تعالى في حقهم في موله تعالى في حقهم لنبيه و وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَا نَفَضُواْ مِنْ حَوْلِكَ ﴾ (ا) أن الآية في حق كل من أسلم قريبا من الصحابة لا في حق أكابرهم، إذ لا يصح وصف أكابر الصحابة بأنهم ينفضون من حوله و إذ ظهر لهم بمظهر العزة والقهر والسطوة، لأنه أحب إليهم من أنفسهم وولدهم والناس أجمعين.

قلت: وكذلك قال سيدي علي الخواص، ولفظه العارف منزه عن إرادة الدارين إلا لغرض شرعي كالصحابة رضي الله عنهم، وقول الحق سبحانه في حقهم: ﴿ مِنكُم مَّن يُرِيدُ ٱلدُّنَيَا وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ ٱلاَّخِرَة ۚ ﴾ (٢) في غايسة البلاغسة ولكسن فيسه تقدير وإضمار، تقديره منكم من يريد الدنيا أي للأخرة ليفعل بها خيرا يثاب عليه فيها، ومنكم من يريد الآخرة أي لله تعالى ليشاهده فيها لا لما فيها من اللذات، إذ لذة نعيم الأكل والشرب والجماع إنما هي بحكم التبع لمشاهدة الله لا بحكم القصد الأول عند الأكار.

فما أحبوا الدنيا لذاتها ولا الآخرة لذاتها، فشم مقام رفيع

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: الآية ١٥٩.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران: الآية ١٥٢.

<sup>(</sup>٣) سور ة آل عمر أن: الآية ١٥٢.

ومقام أرفع، وإذا كان المريد يخرج عن حب الدنيا أصلا ورأسا، فكيف بالصحابة الذين هم فوق مقام سائر أشياخ الطريق بيقين فإن ما منهم أحد إلا وهو زاهد في الدنيا.

أما ما ورد في السير أن رسول الله و قسم مرة ذهبا وقال لعمه العباس يا عم خذ لك من هذا الذهب ما شئت فحثى في ردائه ما لا يستطيع أن يحمله فصار يعالج نفسه في حمله فلا يستطيع، وصار النبي و ينظر إليه شزرا، فيجب حمل ذلك على أن العباس في إنما فعل ذلك إظهارا للفاقة إلى فضل ربه تعالى.

وذلك أكمل في حق الأكابر ممن قنع باليسير ولا يجوز حمله على الرغبة في الدنيا على الوجه المذموم.

وكان نظره ﷺ شررا ليقبح الدنيا في أعين المحجوبين عين مشهده، ولو قيدر أنه لم يكن هناك إلا من يعرف مشهده من الأكابر كأبي بكر وعمر لم ينظر إليه شررا فافهم.

وأما قول أبي عبد الله سفيان الشوري: أن معاوية بسن أبي سفيان كان رجلا عالما ولكن غلب عليه حب الدنيا، فالمراد به أنه زاحم على الخلافة ليقوم فيها بالعدل على حسب اجتهاده، فهو ما جور وإن أخطأ لبذله وسعه في نصرة الشريعة المطهرة، وفي حفظ نظام العالم عن الانخرام فسمى سفيان الخلافة بهذا الحكم دنيا بالنظر لمن يريد الله تعالى بالتبتل إليه.

فما أحب معاوية الله الدنيا إلا للأخرة، ولا يجوز حمل حاله على حال غيره من الملوك الذين يقاتلون على الدنيا.

ومما أجابوا به عن الإمام عمر بن الخطاب الله في قوله أما الفساد فلا نريده إن شاء الله تعالى، وأما العلو ففي النفس منه شيء، حين سمع قارئا يقرأ قوله تعالى: ﴿ تِلْكَ ٱلدَّارُ ٱلْآ خِرَةُ

خِعَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فَسَادًا ۚ وَٱلْعَنقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ وَلَا فَسَادًا الْاَعِمَا لِنفسِهِ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ وَالْاَفْمَا لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

ونظر ذلك قبول الحسن البصري لو حلف حالف أن أعمال الحسن أعمال من لا يؤمن بيوم الحساب، لقلت له صدقت لا تكفر عن يمينك.

ومما أجابوا به عن الإمام علي بن أبي طالب في قوله: سلوني عن طرق السماء فإني أعرف بها من طرق الأرض، أن مراده بطرق السماء المقامات كالتوبة والزهد والورع والخشية، وسماها طرقا للسموات لأنها يعرج بنورها إليها، وليس مراده أنه صعد بجسمه إلى السماء لأنه ليس لغير نبي قدم محسوس في السماء.

وقال بعضهم: الأولى عندي أن يحمل على ظاهره، فإن قلوب الأكابر لها سريان إلى السماء بل إلى العرش، لكنها تجول في ملكوت السموات أكثر من الأرض، فلذلك قال فإني أعرف بها من طرق الأرض.

قلت: ويؤيد ذلك ما حكاه سيدي عبد الوهاب الشعراني عن الشيخ عبد القادر الدشطوطي أنه قال: الشيخ محمد بن عنان يعرف السماء طاقة طاقة والله أعلم.

ومما أجابوا به عن الإمام أبي حنيفة رحمه الله فيما نسب الله أنه كان يقدم القياس على النص، أن هذا الكلام صدر من متعصب عليه بغير حق، وقد اجتمع به الإمام جعفر الصادق

<sup>(</sup>١) سورة القصص: الآية ٨٣.

وسفيان الشوري وجماعة من العلماء بجامع الكوفة فناظروه فقطعهم بالحجج، فقالوا له فما دليك في تقديمك القياس على النص؟

فقال معاذ الله أن يقع مني ذلك إنما أنظر الحكم في القرآن الكريم، فإن لم أجده نظرت في السنة فإن لم أجده نظرت في السنة فإن لم أجده قست حينئذ مسكوتا عنه على منطوق به بجامع العلة، فقام سفيان فقبل رأسه، فلم يقع منه فياس إلا بعد أن لم يجد ذلك الأمر في كتاب ولا سنة ولا في أقضية الصحابة.

وذلك أمر لا يختص به بل سائر العلماء يقيسون كذلك، ثم بتقدير أن قياسه خالف النص في بعض المسائل فهو معذور لعدم وجود جمع الأدلة في عصره لأنها كانت متفرقة في المدائن والقرى والثغور مع الصحابة والتابعين، بخلافه في زمن الشافعي وابن حنبل فإن الناس كانوا سافروا في طلب الحديث وجمعوا الأدلة فجاوبت الشريعة بعضها بعضا.

هذا هو الحق ولا يقول عاقل أن الإمام يجد نصا في المسألة فيتركمه شم ياخذ بالقياس حاشاه من مثل ذلك، وقد مدحم الإمام عبد الله بن المبارك، ومالك والشافعي، فلو لم يكن من مناقبه إلا مدح هؤلاء الثلاثة الأئمة لكان ذلك كافيا في غرارة عمله ودينه وفي براءة ساحته مما نسب إليه.

ومما أجابوا به عن الإمام مالك بن أنس رحمه الله في عدم حضوره الجماعة خمسا وعشرين سنة، أنه لولا رأى عندر يبيع له التخلف عن الحضور ما تخلف، فالتسليم لمثل هذا الإمام أسلم وحمله على محمل حسن أغنم.

وقال بعضهم: إنما سومح في ذلك لأنه مجتهد فلو فعل ذلك غيره لا يقر عليه.

ومما أجابوا به عن الإمام الشافعي رحمه الله في قوله:

ولولا الشعر بالعلماء يرري لكنت اليوم أشعر من لبيد ولولا خشية الرحمن ربي لقلت الناس كلهم عبيدي

إن المراد بما ذكره في البيت الأول شكر النعمة، فإن من شكر النعمة إظهارها والتحدث بها لا فخرا أو استطالة حاشاه من مثل ذلك، ويعني بالناس في البيت الثاني أبناء الدنيا الذين يحبونها بحكم الطبع بقرينة قول بعض العارفين لبعض الملوك أنت عبد عبدي، فقال له: لم ذا؟ فقال لأنك عبد للدنيا والدنيا خادمة لي ومراد الإمام سؤال أبناء الدنيا ونحو ذلك.

ومما أجابوا به عن تجريح الحفاظ للحديث بعض الرواة، أن ذلك التجريح إنما كان منهم نصرة للدين، ولهم فيه من الثواب مثل ثواب من يسبح الله ويحمده، وقد كان الإمام البخاري يقول أرجو أن ألقى الله ولا يطالبني بغيبة أحد من المسلمين، فيل له: فماذا تصنع في تجريحك لبعض الرواة؟ فقال: ذلك من نصرة الدين نثاب عليه ثواب الواجب إن شاء الله تعالى.

وما حرمت الغيبة إلا لغير غرض شرعي كالتشفي من الأعداء والحسدة اهد. فعلم أن تجريح الحفاظ ليس من الغيبة الحرمة ولا المباحة بل من الغيبة الواجبة.

تنبيه: قال بعضهم: في ضمن تضعيف الحفاظ لبعض رواة الحديث رحمة من الله مبطونة للمسلمين، لأنهم لو صححوا جميع الأحاديث التي قيل بضعفها شق على الأمة العمل بها، ولم يكن لهم في تركها عنر بخلاف ما ضعف فإن للناس فيه فسحة لكون العمل به راجعا إلى اختيارهم.

وقد قيض الله بعض الأولياء للعمل بما ضعفه الحدثون حتى لا يفوت الأمة العمل بشيء من السنة، فكان ذلك من جملة ما حفظت به الشريعة المطهرة عن النقص فالحمد لله رب العالمين.

ومما أجابوا به عن جملة من السائل التي اختلف فيها الأئمة في الوضوء والصلاة، يعني على طريق الجمع بين تلك الأقوال المتضادة، أن وجه من قال لا يصح الوضوء بالماء المستعمل في فرض الطهارة كون الخطايا قد خرت فيه بنص الحديث وما تخر فيه الخطايا فهو مستقذر شرعا.

فلا ينبغي لؤمن أن يتطهر به لأن من شأن المقام الطهارة أنها تزيد الجسد طهارة ونشاطا، والوضوء من غسالة الخطايا يزيد الجسد تقذيرا وفتورا كما يعرف ذلك أهل الكشف.

وكان الإمام أبو حنيفة ممن كشف له عن ذلك فإن له قولا إن حكم الماء المستعمل في حدث حكم النجاسة المغلظة، وله قول آخر: كالمتوسطة، وله قول آخر: إنه طاهر غير طهور، ووجه كونه كالمغلظة الأخذ بالاحتياط الأكبر وهو حمل الغسالة على أنها غسالة كبائر، ووجه كونه كالمتوسطة الأخذ بالاحتياط المتوسط، وهو حملها على أنها غسالة صغائر ووجه كونه طاهرا في نفسه غير مطهر لغيره أن الأصل عدم ارتكاب الناس الكبائر والصغائر والمكروهات وإنهم لم يرتكبوا سوى خلاف الأولى.

قلت: وقد كان بعض أهل الكشف يقول رحم الله أبا حنيفة حيث عم بأقواله الثلاثة الكبائر والصغائر والمكروهات، فلو كشف حجاب العبد لرأى الماء المستعمل كالذي وقع فيه جملة من الحيوانات الميتة والخنازير والكلاب والحمير والحشرات على حسب تفاوت المعاصى التي خرت في ذلك الماء.

وفي مناقب سيدي إبراهيم المتبولي أنسه كان إذا نظر في الميضأة يعرف جميع الذنوب التي خرت في الماء، ويراها عروقا عروقا مروقا مجاورة لبعضها بعضا، ويميز بين غسالة كل ذنب عن الآخر من كبائر وصغائر ومكروهات وخلاف الأولى، وذكر أنه لم ير في غسالة الكبائر أقبح لونا ولا أنتن ريحا ولا أغلظ عروقا من غسالة اللواط وقتل النفس والوقوع في أعراض المسلمين والتعاون فيهم عند الحكام والاستهزاء بهم.

قالوا ويؤيد ما ذكرناه في تقسيم الغسالة قوله ويله المسلمة لما قالت له حسبك من صفية إنها قصيرة: «لقد قلت كلمة لسو مزجت بمساء البحر لمزجته» أي لو وقت في البحر لغيرته وأنتنته، فإذا كان مثل هذا الكلمة يغير ماء البحر لو وقعت فيه فما ظنك بغسالة الذنوب العظام إذا سقطت في فسقية صغيرة فمن منع الوضوء من فساقي المساجد ليس بمخطئ فإنها بالنسبة للبحر كقطرة صغيرة فهي أولى بالتقذير والتغيير.

وأما وجه من جوز الطهارة بالماء المستعمل فهو لأن تقذير الماء بالخطايا أمر غير مشهود إلا لأهل الكشف، ولا ينهى الإنسان إلا عن شيء شهد قذارته وتغييره على اختلاف المقامات.

وأما وجه من منع الوضوء من الماء المعتصر من النبات والأشجار فهو لأن مشروعية الطهارة إنما جعلت لإنعاش البدن ليقوم العبيد إلى مناجاة ربه ببيدن حي ومعلوم أن الماء المعتصر ضعيف الروحانية لأن الروحانية التي كان فيه قيد انتقلت إلى الحب والنبات مئيلا حتى اخضر ذلك البزرع وكثرت أوراقه وأغصانيه فصارت روحانية ذلك الماء ضعيفة لا تنعش بيدن المتوضئ، ومن شك في هذا فلينظر بدنه إذا توضأ بماء البئر الذي لم يستعمل وبماء الشجر فإنه يجد بدنه ينتعش بماء البئر أكثر.

وأما وجه من أوجب الترتيب في أعضاء الوضوء وأبطل الوضوء إذا لم يترتب فلأنه لم ينقل أن الشارع والعضاء عليم مرتب أبدا، وفي الحديث: «كل عمل ليس عليه أمرنا فهو رد» فالترتيب مأمور به أولا، ثم نهض به إلى الوجوب اجتهاد المجتهد.

ووجه من صحح الوضوء بغير ترتيب جعل الواو في آيسة الوضوء لغير الترتيب وإن المقصود غسل جميع هذه الأعضاء قبل القيام للصلاة والدخول فيها ويؤيده ما روي عن علي أنه قال: لا أبالي أبدأ برجلي أو بوجهي.

وأما وجه من أوجب الموالاة من حيث الاعتبار والحكمة فهو أن الطهارة إنما شرعت لإنعاش البدن مما توليد من وقيوع صاحبه في المعاصي أو الشهوات أو الغفلات حتى كياد البيدن يموت أو يضعف أو يفير، فليو لم يوجب الميوالاة لأدى إلى زيادة البيطء في زمين الطهارة، وبذليك يذهب القصود من حكمة الوضوء وهي إنعاش البيدن قبيل الدخول في الصلاة، فيقوم ببيدن ميت أو ضعيف أو فاتر، فالموالاة من أصلها مأمور بها ونهض بها الاجتهاد إلى الوجوب كما مر.

وأما وجه من قال إن النية لا تجب في الوضوء وتجب في التيمم فهو إن الماء يحيى ما سرى إليه بطبعه ولو بلا نية فاعل، كالأرض التي سال عليها الماء من غير فعل إنسان فإنها تحيا وتصلح للزرع وتنبت الحب الذي بذر فيها فكذلك القول في حياة الأعضاء بالماء.

وأما التراب فإنه ضعيف الروحانية بالنسبة إلى الماء فاشترط معه النية تقوية لروحانيته من حيث أن الهمة تؤثر فيما فايلها.

واما وجه من قال يصلي بتيمم واجد ما شاء من الفرائض

فلأن الشارع ﷺ سكت عن ذلك ولو أنه لا يودي به غير فرض لنبه عليه ولو في حديث.

وأما وجه من نقض الوضوء بالنوم ولو ممكنا مقعدته من الأرض، فلأن النوم أخو الموت كما ورد وهذا خاص بالأكابر.

وأما وجه من قال لا ينقض الوضوء مس الفرج، فلأن الناقض حقيقة إنما هو الخارج لا الحل، ولذلك ورد فيمن مس فرجه ما يعطي عدم النقض في حديث: «هلل هو إلا بضعيفة منك».

واما وجه من نقص الوضوء بمس الفرج باليد إلى المرفقين ظهرا أو باطنا، فلأن اليد تطلق على ذلك كله وفي الخبر إذا أفضى أحدكم بيده إلى فرجه فليتوضأ.

وأما وجه من نقض ببطن الكف فقط فهو عمل بما عليه أهل اللغة في تخصيص الإفضاء ببطن الكف دون غيره.

وأما وجه من لم يوجب الفسل بالجماع من غير إنرال، فهو لخفة اللذة فيه بخلاف من أنرل، فإن اللذة تعم جسده كله، ولذلك أمر بغسل جميع بدنه.

وأما وجه من أباح وطء الحائض إذا انقطع دمها وغسلت فرجها فقط، فلأن الوطء إنما حرم حال الحيض للأذى الخارج من الفرج وقد زال، وحكم غسل بقيمة البدن إنما هو زيادة تنظيف، وقس على ذلك بقية المسائل التي تركناها.

واما توجيه اقوال الأئمة في الصلاة فوجه من قال يجب على المصلي استحضار أفعال الصلاة واقوالها حال التكبير، فلأن المصلي الحقيقي يدخل حضرة الحق تعالى بالروح وذلك سهل على مثله فهو خاص بالأكابر.

ووجه من قال لا يجب ذلك لعسره فهو في حق من غلبت جسمانيته على روحانيته فإنه لا يتعقل أمرا إلا بعد شهود ما قبله وهكذا، وذلك يؤدي إلى طول زمن بخلاف الروح فإنها تدرك الأشياء جملة في آن واحد فهذا في حق قوم وذاك في حق قوم.

وأما وجه من أمر المصلي بالاستعادة في كل ركعة، فهو لأن غالب المصلين ضعيف الحال ليس له عزم يطرد به إبليس عنه باستعادته مرة واحدة أول القراءة، فأمر بالاستعادة في كل ركعة ويؤيده ظاهر قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَأَتَ ٱلْقُرْءَانَ فَا سَتَعِذَ بِاللهِ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ وَلا شك أن كل ركعة فيها قراءة جديدة لتخلل الركوع والسجود بين كل قراءتين.

وأما من كره الاستعادة في الصلاة، فذلك في حـق الأقوياء الذين لا يقرب إبليس إلى قلوبهم.

وأما وجه من أوجب البسملة في قراءة الفاتحة في كل ركعة، فنهو الاتباع للشارع ومن لم يوجبها فلعدم ثبوتها عنده، ووجه ذلك من حيث الاعتبار فهو إن ذكر الاسم إنما يكون عند الغيبة عن مشاهدة صاحب الاسم، فمن شاهد الحق تعالى بقلبه كفاه مناجاته من غير ذكر اسمه، فلكل مجتهد مشهد.

وقال صاحب المواقف أوقفني الحق تعالى بين يديه وقال لي: إن لم ترني فالزم اسمي فما أمره تعالى بلزوم اسمه إلا إذا لم يره عز وجل.

وأما وجه من قال يرخي يديه بجنبيه دون أن يضعهما تحت صدره كما ورد، فذلك في حق من تشغله مراعاة كون يديه تحت صدره لا تنزلان عنه عن كمال الإقبال على الله تعالى، لأن

<sup>(</sup>١) سورة القصص: الآية ٨٣.

من شأن النفس العجر عن مراعاة شيئين في آن واحد إلا بقوة يمد الله بها العبيد.

وإذا تعارض معنا أمران راعينا الأفضل منهما ولا شك أن إقبال العبد على خطاب ربه من غير التفات إلى غيره أولى من أن يشتغل بيديه خوفا أن ينزلا إلى سرته أو ينفكا عن وضع اليمنى على اليسرى فوضع اليدين تحت الصدر خاص بالأكابر الذين لا يشغلهم عن الله شاغل، وإرخاؤهما خاص بالأصاغر كما تقرر.

وبذلك حصل الجمع بين مذهب مالك وغيره، فالشارع رفي المن المجتهد على شريعته فلا يخالف ظاهرها إلا لأمر برضى به.

وأما وجه من قال لا تصح الصلاة إلا بفاتحة الكتاب دون غيرها فللأحاديث الصحيحة في ذلك، ووجه من قال يجزئ غيرها من القرآن الكريم فلأن القرآن صفة من صفات الله، وصفاته تعالى لا تقبل التفاضل من حيث ذاتها وإنما التفاضل راجع إلى القراءة والقارئ لا إلى المقروء، وحديث لا صلاة إلا بفاتحة يحمله على نفى الكمال لا على نفى الصحة.

وأما وجه من أمر المصلي بمراعاة أنغام في القرآن فهو في حق الأكابر الذين أقدرهم الله على رفع الصوت بين يديه عز وجل من غير اشتغال عنه بذلك، وأما من قال يقرأ ساذجا فهو في حق العاجز عما ذكر وهو حال أكثر الناس سلفا وخلفا.

وأما وجه من لم يشترط كمال الاعتدال عن الركوع والسجود فهو خاص بالأكابر الذين يقدرون على تدوالي شهود عظمة الله في ركوعهم وستجودهم، وقد كان والمعلول الركوع والسجود تارة ويخففهما أخرى ليقتدي به الأقوياء والضعفاء.

وفي الحديث كان إذا جلس بين السجدتين كأنه جالس على

الرضف أي الحجارة المحماة يعني فيرجع إلى السجود بسرعة لقوته وللفناء ابن الحضرة وأخو الحضرة وأبو الحضرة لا أحد من البشر أكثر جلوسا منه فيها، وإنما كان يخفف رحمة بأمته.

وأما من اشترط كمال الاعتدال عن الركوع والسجود فهو في حق الضعفاء رحمة بهم لعجزهم وضعفهم عن طول شهود العظمة التي في الركوع والسجود، فلو أراد أحدهم أن يتنزل إلى السجود من غير اعتدال لربما زهقت روحه.

فلذلك شرع لها الشارع ﷺ الاعتدال لتستريح فيه من ثقل تلك العظمة فما نقل عن أبي حنيفة خاص بالأكابر وما نقل عن غيره خاص بالأصاغر.

وأما وجه من قال بوجوب الطمأنينة في الركوع والسجود فهو في حق الأكابر الذين يقدرون على شهود الهيبة التي في الركوع والسجود، ووجه من قال بعدم وجوبها فيهما فهو في حق الضعفاء.

أما الركوع فلأن الضعيف لما كان قائمها وتجلت له عظمة الله فربما لم يقدر على كمال الطمأنينة لشدة ما تجلى له من العظمة فيرجع إلى القيام بسرعة وهو الاعتدال لعجرة.

وكذلك القول في السجود بسل هو أولى بالرجوع إلى الجلوس بين السجدتين عن قرب، لأن السجود أقرب حضرة يدخلها المصلي فربما حكمت عليه الهيبة فيه فكاد عظمه أن يذوب فأسرع بالرجوع إلى الجلوس تنفيسا له ورحمة بنفسه.

وفي القسرآن العظيم، ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ بِٱلنَّاسِ لَرَءُوفُ رَّحِيمٌ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ بِٱلنَّاسِ لَرَءُوفُ رَّحِيمٌ ﴿ إِنْ اللّهُ مِن المحوع والسجود لابد لكل مصل منه من فعلم أن أصل الاعتدال عن الركوع والسجود لابد لكل مصل منه من

<sup>(</sup>١) سورة الحج: الآية ٦٥.

أكابر وأصاغر لعجزهم عن توالي شهود عظمة الله في الركوع والسجود من غير اعتدال أصلا، وعلم أيضا أن العبد كلما ضعف خوطب بزيادة الطمأنينة في السجود وأكثر.

وأما وجه من قال بوجوب الطمأنينة في الجلوس بين السجدتين فهو خاص بالضعفاء، ووجه من قال بعدم الوجوب فهو خاص بالأقوياء كما يعلم ذلك مما تقدم.

وأما وجه مشروعية جلسة الاستراحة فهو أن العظمة التي حصلت للمصلي في سيجوده لا عظمية فوقها فلو أن المسلي المستحضر لعظمة الله طلب أن ينهض إلى القيام من غير جلسة الاستراحة ما قدر، فلذلك شرعت جلسة الاستراحة رحمة بالأمة.

ومن شك في هذا ممن صلاته صورية فليصرف شواغله ويجمع حواسه بحيث لا يصير في ذهنه إلا الله فإنه لو أراد أن يقوم إلى القيام من غير جلوس لا يقدر، فكان خطور الأكوان على قلوب الضعفاء حال سنجودهم من جملة الرحمة بهم وإلا تقطعت مفاصلهم وماتوا عن آخرهم، لأن كل من تجلى له من عظمة الله ما فوق طاقته مات.

وأما وجه من قال طول القيام أفضل من تكرار السجود والركوع فهو في حق الأصاغر الذين لا يطيقون عظمة الله التي في الركوع والسجود، ومن قال بالعكس فهو في حق الأكابر الذين يحملون تلك العظمة كما يعلم ذلك مما تقدم.

وأما وجه من لم يوجب الصلاة على النبي رضي التشهد الأخير فلأن حضرة الصلاة خاصة بالله فربما قويت هيبة الله على قلب المصلى فمنعته من الالتفات إلى أحد سواه.

فجعل بعض العلماء الصلاة على النبي را السلاة في حق

مثل هذا مستحبة، بخلاف الأكابر الذين يشهدون الله مع خلقه لا يشغلهم شهوده عن شهود خلقه ولا عكسه، فإن الصلاة على النبي في الصلاة واحبة عليهم لأنه واسطتهم عند الله لا يمكن أحدا منهم أن يفوت إلى حضرة الله تعالى في عبادة من العبادات إلا وهو أمامهم فيها.

وأما وجه من قال بوجوب التشهد فإنه صرف الأمر في الحديث للوجوب، ومن قال بعدم الوجوب فإنه صرف الأمر للله للندب، ومعنى قول الصحابي عنده كنا نقول قبل أن يفرض علينا التشهد أي قبل أن يشرع لنا.

وأما وجه من قال تجب نية الخروج من الصلاة فلأن المصلي في حضرة الله الخاصة، ومعلوم عند أهل الأدب أن أحدهم إذا كان مجالسا كبيرا فلابد أن يستأذنه في المفارقة تعظيما له، فالله أحق بذلك.

وتأمل إذا قام جليسك من مجلسك بغير استئذان كيف تجد نفسك منه وحشة لإخلاله بالتعظيم والأدب عكس ما تجده من الأنسس إذا استأذنك، وما كان أدبا مع الأكابر من الخلق فالله أولى به وأحق.

ي ووجه من لم يوجب ذلك فنظر إلى سعة رحمة الله ومسامحة عباده في مثل ذلك ولو أن ذلك كان واجبا الأمرنا الشارع للله ولو في حديث.

وأما وجه من قال من صلى في جماعة فلا يعيدها في جماعة أخرى، فذلك خاص بالأكابر الذين لا يخرجون من حضرة الله حتى تنقضي تلك الصلاة، ومن جوز ذلك فهو في حق الأصاغر الذين لا يقيمون في الحضرة حتى تنقضى صلاتهم.

فرحم الله أئمة الدين، ما كان أنور قلوبهم، وما كان أعرفهم بطريق الأدب ومنازل الأحكام وبما فيها من الحكمة والأسرار. ومما أجابوا به عن أبي يزيد البسطامي في قوله: خضت بحرا وقف الأنبياء بساحله.

أن معنى ذلك أن أبا يزيد يشكو ضعفه وعجزه عن اللحوق بالأنبياء عليهم الصلاة والسلام وذلك لأنهم خاضوا بحر التوحيد، ووقفوا من الجانب الآخر يدعون الناس إلى الخوض، أي فلو كنت كاملا لوقفت حيث وقفوا.

قال صاحب الحكم وهذا التفسير هو اللائق بمقام أبي يزيد، فإن المشهور عنه التعظيم لراسم الشريعة والقيام بكمال الأدب.

ومن كلامه جميع ما أخذ الأولياء بالنسبة لما أخذ الأنبياء عليهم الصلاة والسلام كرق مليء عسلا، ثم رشحت منه رشحة، فما في بطن الرق للأنبياء وتلك الرشحة للأولياء.

ومما أجابوا به عنه أيضا: فيما نقل عنه أنه قال لبعض مريديه: لأن تراني مرة خير من أن تسرى ربك ألف مرة (١)، أن مراده أن المريد ليس له قدم في معرفة الله إذا رآه فإنه يسراه ولا يعرف إنه هو، فلا يعرف يأخذ عنه سبحانه علما ولا أدبا، بخلاف أبي يزيد فإنه ينتفع به ويعلمه الأدب مع الله حتى يرقيه إلى معرفته سبحانه والله أعلم بمراده.

ومما أجابوا به عنه أيضا: فيما نقل عنه أنه قال طاعتك لي يا رب أعظم من طاعتي لك، أن مراده بالطاعة إجابة دعائه، أي إجابتك يا رب دعائي أعظم من إجابتي أنا امتثال أمرك

<sup>(</sup>۱) هذه من شطحات الصوفية التي لا تجوز تأدبا مع الله سبحانه وتعالى، يقول كبار رجال الصوفية: ما وافق الكتاب والسنة أخذنا به، وما خالفهما تركناه، وذلك مما يخالفهما. راجع كتاب «تنبيه المغترين» و«الطبقات الكبري» و«الطبقات الصغيري» وهي من تأليف الإمام الشعراني رحمه الله وبتحقيق وضبط أ.د. أحمد السايح الأستاذ بجامعات الأزهر وقطر وأم القرى، والمستشار توفيق وهبة رئيس المركدز العربي للدراسات والبحوث.

واجتناب نهيك، لأنك عظيم وأنا حقير وأنت سيد وأنا عبد وهنذا معلوم ظاهر، وكذلك سير أهل الأدب مع الله مثل ذلك.

ومما أجابوا عنه أيضا فيما نقل عنه أنه كان له شوب لخلائه وشوب لصلاته إن ذلك لم يكن لأجل الذباب الواقع على ثوبه، وإنما ذلك حتى لا يكون شوب خلائه شوب صلاته، يقصد بذلك تعظيم حضرة الله الخاصة أن يقف فيها بشوب تدنسس بدخول حضرة الشياطين من حيث إنها رجس.

قالوا: وهذا نظير ما ورد من النهي عن استقبال القبلة ببول أو غائط بشرطه، حتى لا يجعل المصلى جهة خلائه جهة صلاته.

ومما أجابوا عنه أيضا: فيما نقل عنه أنه قال بطشي أشد من بطش الله حين سمع قارئا يقرأ: ﴿ إِنَّ بَطِّشَ رَبِّكَ لَشَدِيدٌ ﴿ إِنَّ بَطِّشَ الله حين سمع قارئا يقرأ: ﴿ إِنَّ بَطِّشَ رَبِّكَ لَشَدِيدٌ ﴾ (١) أنه لا إنكار في ذلك لأن بطش الله بعبده لا يكون إلا مخلوطا بالرحمة، لأن رحمته تعالى بعبده سبقت غضبه عليه فهو أرحم بعبده المؤمن من والدته الشفيقة.

ولا هكذا بطش أبي يزيد فإنه بطش انتقام لا يشوبه رحمة لضيفه، فكان بطشه بأخيه أشد من بطش الله بعبده لا سيما عدوه، فإنه لا يكاد يرحمه في الدنيا ولا في الآخرة.

ومما أجابوا به أيضا: فيما نقل عنه أنه قال سافرت من الله إلى الله أن مراده سافرت في طريق الله فضلا من الله إلى أن عرفت الله، أو سافرت في حب الله من باب قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَلَهَدُواْ فِينَا لَنَهُ دِينَ مُلْنَا فَي ﴾ (٢).

ويصح أن يكون مراده ابتداء سفري إلى انتهائه بحول الله

<sup>(</sup>١) سورة البروج: الآية ١٢.

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت: الآية ٦٩.

وقوت لا بحولي ولا قوتي، وليس مراده بذلك مسافة، تعالى الله وتقدس عن التحيز.

## تنبيه:

قال شيخنا: ومما لم يصح نقله عن أبي يزيد البسطامي ما نقله بعضهم عنه وحكاه في طبقاته أنه قال: إن أبانا السيد آدم والمعنى بين الشريعة والحقيقة فكيف يصدر منه مثل هذا الكلام الجافي في حق نبي من أكابر الأنبياء حاشاه أن يقع منه ذلك.

وكذلك مما لم يصح نقله عنه أنه قال لو شفعني الله في الأولين والآخرين لم يكن عندي بكبير، غاية الأمر أنه شفعني في قطعة طين فإن هذا الكلام لا يصدر من مثل هذا لأنه يبطل خصوصية الشارع الشار

ومما أجابوا به عن الجنيد في قوله أدركت سبعين عارف كانوا يعبدون الله على ظن ووهم حتى أخي أبو يزيد، ولو أدرك صبيا من صبياننا لا سلم على يديه أن معنى ذلك أنهم كانوا يقولون ما بعد المقام الذي وصلناه مقام، وذلك ظن ووهم فإن فوق كل مقام مقامات إلى ما لا يتناهى.

وليس مراده الظن والوهم في معرفة الله.

ومعنى لا سلم على يديه أي انقاد له لأن الإسلام هو الانقياد ومراد الجنيد بذلك شكر النعمة.

ومما أجابوا به عنه أيضا في قوله: العارفون لا يموتون وإنما ينقلون من دار إلى دار، أن مراده أن العارفين لما جاهدوا نفوسهم حين سلوكهم حتى ماتت عن جميع إرادتها وأهويتها، صارت إذ ذاك في حكم الأموات في عدم إضافتها الفعل إلى نفسها وشهودها التصريف لله وحده.

وفي الحديث: «من أراد أن ينظر إلى ميست يمشسي على وجه الأرض فلينظر إلى أبي بكسر» أي لأن تسليمه لله محق نفسه حتى صارت كنفس الميت، وليس مراده أنهم لا يذوقون الموت حين انتهاء آجالهم، إذ كمل نفس تذوق الموت عند انتهاء أجلها بنس القرآن الكريم.

ومما أجابوا به عن الإمام سهل بن عبد الله التستري في قوله: لا تكونوا من أبناء الدهور، وكونوا من أبناء الأزل، أن معنى ذلك لاحظوا ما سبق في علم الله ولا تتكلوا على علمكم وعملكم مدة عمركم.

ومما أجابوا به عن أبي صالح حمدون القصار في قوله: من ظن أن نفسه خير من فرعون فقد أظهر الكبر والعياذ بالله تعالى أنه لا إنكار في ذلك لأن خاتمة العبد مغيبة، فقد يختم له والعياذ بالله تعالى بالكفر فيكون مثل فرعون.

فليس مراده الحالة الراهنة وإنما مراده النظر إلى ما يؤول أمر العبد إليه بحكم اليقين في الآخرة، وذلك أمر مغيب ومن نظر إليه لم ير نفسه خيرا من أحد.

ومما أجابوا به عنه أيضا: في قوله حقيقة التقوى، ترك التقوى، أن مراده بذلك عدم تزكية النفس وعدم الاعتماد على التقوى، أو مراده عدم رؤية التقوى، ونظير ذلك قول بعضهم حقيقة التوبة، التوبة، فليس مراده الإصرار وإنما مراده عدم الاعتماد على التوبة.

ومما أجابوا به عن الشبلي في قوله ما في الجبة إلا الله، وقد ضبطها بعضهم بالجيم والموحدة أن مراده ما في جسدي إلا حب الله.

وكم في الكتباب والسنة من كلام يجب فيه التقدير كمها في قولسه تعسمالى: ﴿ وَأُشْرِبُواْ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْعِجْلَ بِكُفْرِهِمْ ۖ ﴾(١) أي أشربوا حب العجل فافهم.

ومما أجابوا به عنه أيضا في قوله: ذلي أعظم من ذل اليهود، أن مراده بذلك أن ذله لله أعظم من ذل اليهود، لأن ذل الذليل يكون على قدر معرفته بعظمة من ذل له ولا شك أن الشبلي أعرف بعظمة الله من اليهود، فذله أعظم من ذلهم.

وأما ما نقله القشيري عنه أنه أذن مرة فلما أتبى بالشهادتين وقف وقال: وعزتك لولا أنبك أمرتيني بذكر رسولك ما استطعت أن أذكره، فذلك كان منه قبل كماله.

ومما أجابوا به عن حجة الإسلام الغزالي في قوله: ليس في الإمكان أبدع مما كان أن مسراده أن جميع الكائنات أبرزها الله على صورة ما كانت في علمه القديم لا يقبل الزيادة، فلو صح أن في الإمكان أبدع مما كان، ولم يسبق به علمه تعالى للزم عليه تقدم جهل وذلك محال تعالى الله عنه فافهم.

قال شيخنا: وهذا معنى قول الشيخ محيى الدين في تأويل ذلك: إن كلام حجة الإسلام الغزالي في غاية التحقيق، لأنه ليس لنا إلا رتبتان قدم وحدوث.

فالحق سبحانه له رتبة القدم، والحادث له رتبة الحدوث، فلو خلق الله سبحانه وتعالى ما خلق إلى ما لا يتناهى عقالا لا يرقى عن رتبة الحدوث إلى رتبة القدم أبدا.

ومما أجابوا به عن سيدي عبد الرحيم القنائي في قولمه لن حباء يشاوره في أمر: أمهلني حتى أشاور لك فيم جبريل، فيمهلم

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ٩٣.

ساعة شم يقول له افعل أو لا تفعل، أن مراده بجبريل صاحب فعلته هو من الملائكة لا جبريل الآية والله أعلم.

ومما أجابوا به عن الشيخ أبي الحسن الشاذلي في قوله: من قعد مع هؤلاء الطائفة وخالفهم في شيء مما يتحققون به نزع الله منه نور الإيمان، أن المراد نوع الإيمان بذلك الكلام الذي خالفهم فيه لا نور سائر أنواع الإيمان، كالإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر.

ونظيره لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن أي بأن الله يراه حال الزنا.

ومما أجابوا به عن السيد عبد القادر الجليلي رحمه الله تعالى في قوله: قدمي هذا على عنق كل ولي لله تعالى، أن هذه الكلمة من باب التحدث بالنعمة والشكر عليها لا من باب الفخر والاستطالة والدعوة.

ووقع له أنه مرة دخل ومعه اثنان ورجل كان يلقب بالغوث، وكان من شانه أن يختفي إذا شاء، ويظهر إذا شاء فقال السيد عبد القادر نويت التبرك بهذا الرجل وقال الآخر أنا لا أعتقده إلا أن أظهر لي كرامة، وقال الآخر أنا منكر عليه، فبينما هم جالسون إذ ظهر من بينهم فنظر إلى من قال أنا منكر وقال أنت المنكر على أنى لأرى نار الكفر تلتهب فيك.

وقال للآخر أنت الذي تقول لا أعتقده إلا أن أظهر لي كرامة ستخر عليك الدنيا إلى شحمة أذنيك.

وقال للسيد عبد القادر أنت الذي تزورني للبركة، سيعلو شأنك حتى تؤمر أن تقول قدمي هذه على عنق كل ولي لله تعالى ويخضع لك أولياء الشرق والغرب فكان الأمر كما قال.

فإما المنكر فسافر من بغداد ليناظر القسس.

ومما أجابوا به عن الأستاذ سيدي إبراهيم الدسوقي في قوله في آخر قصيدته التائية:

وبي قامت الأشياء في كل أمة نعم نشأتي في الحب من قبل آدم أنا كنت في رؤيا النبيح فداءه أنا كنت مع إدريس لما ارتقى أنا كنت مع عيسى وفي المهد

بمختلسف الآراء والكسل أمستي وسرى في ألاكوان من قبل نشوتي بلطف عناياتي وعين حقيقتي وأسكن في الفردوس أنعم ببقعة وأعطى داود حسلاوة نعمستى (١)

إن ذلك وقع على لسان رسول الله رسول الله الله الله على تسارة يتكلم حال غيبته عن نفسه على لسان النبوة، وتسارة يتكلم على لسان الألوهية.

وقال بعضهم: ما في قصائد الأكابر من الاستطالة إنما هو بلسان الأرواح ولا يعرف هذا إلا من عرف صدور الأرواح من أين جاءت وإلى أين تذهب وكونها كالعضو الواحد من المؤمن إذا اشتكى ألما تداعى له سائر الجسد بالحمى والسهر، وذلك خاص بالكامل الحمدي لا يعرفه غيره.

ومما أجابوا به عن الشيخ محيى الدين بن العربي في قوله: حدثني ربي بارتضاع الوسائط، وكان يقول ذلك كثيرا أنه ليس مراده أن الله كلمه كما كلم الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، وإنما مراده أن الله يكلمه على لسان ملك الإلهام، بتعريف بعض الأحوال، فهو من باب حديث: «إن يكن في أمتي محدثون بفتح الدال المشددة فعمر».

<sup>(</sup>۱) هذه شطحات لا نؤيدها والأفضل الابتعاد عن أمثالها لأن ذلك يشوش على الناس، ونحن مع كبار علماء التصوف وكبار فقهاء الأمة أن ما وافق الكتاب والسنة نأخذ به، وما خالفهما تركناه.

وإيضاح ذلك أن من الفرق بين وحي الإلهام للأولياء وبين وحي الألهام للأولياء وبين وحي الأنبياء المتعلق بتشريعهم لأنفسهم أو لأممهم، أن النبي يشهد الملك ويسمع كلامه فيجمع بين الرؤية وسماع الكلام، ولا هكذا الولي، فإنه سمع كلام الملك لا يرى شخصه، وأن رأى شخصه لا يسمع منه كلاما.

والسر في ذلك كـون النـبي مشرعا، والـولي تابعـا يدعـو بشرع نبيـه المقرر عنـده، فلا يحتـاج إلى مزيـد انكشاف أمـر.

وأما النبي فيريد ينشئ شرعا جديدا وينسخ شرعا آخر، فلذلك احتاج إلى مزيد تأكيد وانكشاف أمر، ففرق بين وحي الكلام ووحي الإلهام تكن من العلماء الأعلام.

ومما أجابوا به عنه أيضا: في قوله: اللوح المحفوظ هو قلب العارف، أنه ليس مراده نفي اللوح المحفوظ، وإنما مراده أن قلب العارف إذا تجلى ارتسم فيه كل ما كتب في اللوح المحفوظ نظير المرآة إذا قابلها لوح مكتوب().

ومما أجابوا عنسه أيضا: إلى قوله: أن الحق ذات كل شيء، والمحدثات أسماؤه، أن معنى الأول لا يقومه ويوجده ويحققه إلا الله تعالى، لأن الذات العلية هي المقومة المحققة للعرض، فلما كان الحق تعالى من المحدثات بهذه المنزلة هو قيومها الذي لا قيام لها بدونه أطلقوا عليه ذاتها.

وأما كونها أسماءه فلأنها دالة عليه دلالة لازمة ذاتية كدلالة المفعول على فاعله، والاسم ما دل بذاته على ما وضع له فمن ثم سموا المحدثات أسماء لقيومها الذي أوجدها.

ومما أجابوا به عنه أيضا في قوله:

<sup>(</sup>١) هذا أمر لا دليل عليه.

توضأ بماء الغيب إن كنت ذا سر وقدم اما ما صرت انت امامه فهذي صلاة العارفين بربهم

وإلا تيمم بالصعيد وبالصخر وصل صلاة الفجر في أول فان كنت منهم فانضح البر

إن مراده بالوضوء هنا طهارة أعضاء الصفات القلبية من النجاسات المعنوية، وماء الغيب هو خلوص التوحيد فإن لم يخلص لك بالعيان فتطهر بصعيد البرهان، وقدم إماما كان في يوم الخطاب شم صرت أنت إمامه بعد سدل الحجاب.

وصل صلاة الفجر التي هي صلاة نهار كشف الشهود، بعد ظلمة الوجود، في أول العصر الذي هو أول انفجار فجرك، ولا تتأخر لآخر دورك، فإن الحكم للوقت والتأخير له مقت.

فهذي صلاة العارفين بربهم وهم الذين لم يخرجوا عن متابعة الأحكام الشرعية في جميع مشاهد الربوبية، فإن كنت منهم فانضح أي اغسل بماء بحر الحقيقة ما تدنس من بر الطريقة.

ومما لم يصح نقله عنه قوله بقبول إيمان فرعون لأنه من أهل الكشف بيقين، وقد انعقد إجماع أهل الكشف قاطبة على كفر فرعون، وذلك لأنه آمن عند رؤية اليأس والإيمان عند رؤية اليأس غير مقبول.

وكذا مما لم يصح نقله عنه قوله بجواز الكث للجنب في المسجد، فإن صح ذلك عنه فإنه لم ينفرد به، بل هو موافق للإمام عبد الله بن عباس وابن حنبل والمزني وجماعة من التابعين وبقية مسائل كثيرة نسبت إلى الشيخ وهي كذب وافتراء عليه فلا نذكرها.

<sup>(</sup>١) الأفضل الابتعاد عن مثل هذا الشطح.

ومما أجابوا به عن سيدي عمر بن الفيارض رحمه الله في قوله:

وهلت لزهدي والتنسك والتقى تخلوا وما بيني وبين الهوى خاوا

إن مسراده بذلك عسدم الوقوف مسع الزهسد والتنسسك والتقسى وعسدم الاعتماد على ذلك.

ومما أجابوا به عنه أيضا في قوله:

تمسك بأنيال الهوى واخلع الحيا وخل سبيل الناسكين وإن حاوا

ان مسراده هنا بالحياء، الحياء الطبيعي لا الحياء الشسرعي، والحياء الطبيعي معدود عند العارفين من جملة الكبر، وهو المشار إليه في قول بعضهم كسر قفص طبعك يكشف لك الغطاء، ومسراده بالناسكين العباد الذين يراعون الناس ويقفون مع أعمالهم ويعتمدون عليها، ومعنى إن حاوا أي عظموا في أعين العوام.

ومما أجابوا به أيضا في قوله التائية:

والسنة الأكوان إن كنت واعيا شهود بتوحيدي بحال فصيحة وإن عبد النسار المجوس وما كما جاء في الأخبار في كل حجة فما عبدوا غيري وما كان سواي وإن لم يضمروا عقد نية (١)

إن ذلك وقع منه على لسان الألوهية، وأراد بقوله شهود بتوحيدي أي التوحيد الحالي المدخل للمؤمن والكافر في حكم العبادة بالحال، وقوله بجال فصيحة أخرج التوحيد القالي ولم يتعرض له ولا لأهله لأنه مخصوص بالمؤمنين دون الكافرين، وليس هو المقصود الأعظم في الآية المقتبس منها البيت، وهو قوله تعالى: ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ

<sup>(</sup>١) هذا القول يخالف الحديث الصحيح: «إنما الأعمال بالنيات»، وكيف يكون المجوسي عابد النار عابدا لله سبحانه وتعالى في نفس الوقت، حتى ولو لم يعقد النية على ذلك.

بِحَهْدِهِ > ﴾ (۱) فشيء نكرة في سياق النفي تعم كل شيء من موحد وجاحد وحيوان ونبات وجماد.

فكأن الحق تعالى يقول: كل شيء يوحدني ويعبدني بباطنه وإن اختلف أمر ناطقته، وقوله إن عبد النار المجوس إلى آخره، هذا هو التوحيد الحالي العام المشار إليه في الآية: ﴿ وَلَاكِن لاَ تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ ﴾ (٢) اي هذا التوحيد الحالي.

فالقول بأن كل جاحد في الظاهر موحد في الباطن جائز بين قوم يفقهون كلام الله ومواضع إشاراته لا الذين يكذبون بما لم يحيطوا بشيء من أسراره وبيناته، ولكن هذا التوحيد الحالي لا ينفع الكفار بشاهد حديث القبضتين، وحديث الفراغ وجفوف الأقلام فلو كان ينفعهم ما دخل أحد منهم النار فافهم.

ومما أجابوا به عنه أيضا في قوله:

ولو خطرت لي في سواك إرادة على خاطري سهوا قضيت

إن مسراده بالردة هنا السردة النسبية لا الدينية نعوذ بالله منها، لأن الرجوع والنزول من مقام القربين إلى حسنات الأبسرار ردة عند القوم ويسمى بالشرك الأصغر.

ومما أجابوا به عنه أيضا في قوله:

فطوفان نسوح عنسد نوحي وايقاد نيران الخليل كلوعيي ولولا زفيري اغرقتي ادمعي ولولا دموعي احرقتني زفرتي وحزني ما يعقوب بث اقلمه وكل بلا ايوب بعض بليت

إن ذلك وقع منه بلسان المحبة والسكر، ولا حرج فيما كان من شطح واستطالة بهذين اللسانين.

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء؛ الآية ٤٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء: الآية ٤٤.

وقد وقع أن خطافا راود خطافة في قبة السيد سليمان عليه الصلاة والسلام وقال لها: لقد بلغ من حبي لك أن لو قلت لي اهدم القبة على السيد سليمان لفعلت، فحملت الريح كلامه إلى السيد سليمان عليه الصلاة والسلام فقال له: ما حملك على المين، فقال: يا نبي الله إنبي عاشق والعشاق إنما يتكلمون بلسان عشقهم ومحبتهم لا بلسان العلم والعقل، فضحك السيد سليمان عليه الصلاة والسلام من قوله وعنره.

فعلم من هذه القصة أنه لا حرج على المحبين في شطحهم واستطالتهم(۱).

ومما أجابوا به عن سيدي علي وفا رحمه الله في قوله: الكامل من يهضم نفسه حتى يزكيه ربه، أن معنى يزكيه ربه أن ينزل الله تعالى في قلوب عباده تعظيمه ويطلق ألسنتهم بمحامده، وإلا فالوحي قد انقطع وما بقى إلا الصحيح وهو أعز من الكبريت الأحمر.

ومما أجابوا به عنه أيضا في قوله: التكليف والاختبار قرينا الاختيار ودعوى الاقتدار فمن عجز وسلم لم يكلف ولم يختبر.

إن معنى لم يكلف أي لم يجد مشقة في التكليف نظير قول بعضهم يصل الولي إلى حد يسقط عنه التكليف<sup>(۲)</sup> فليس مراده نفي التكليف وإنما مراده سقوط كلفة الأعمال ومشقتها من باب أرحنا بها يا بلال فافهم.

ت ومما أجابوا به عنه أيضا: في قوله: إن علي بن أبي طالب

<sup>(</sup>١) ليس في كل الأحوال ولا على أي حال.

<sup>(</sup>Y) التكليف لا يسقط عن أحد وفي العديث الشريف: «رفع القلم عن شلاث» ليس رفعا التكليف وإنما عدم مؤاخذة في هذه الحالات لوجود أعذار شرعية، أما القول بسقوط التكليف عن أي ولى فهذا غير صحيح ولا يجوز إطلافا في شريعة الإسلام.

السلام، وسينزل كما رفع المسيح عليه السلام والسلام، وسينزل كما بنزل (۱).

أن هذا من علم الكشف فلا ينبغي مخالفته إلا بنص صريح، وبذلك قال سيدي علي الخواص رحمه الله تعالى، ولفظه أن السيد نوخا عليه الصلاة والسلام أبقى من السفينة لوخا على اسم الإمام علي بن أبي طالب يرفع عليه إلى السماء فلم يرل محفوظا في ضبائن القدرة حتى رفع علي عليه "، وقليل من يؤمن بذلك وبمولد ولده أبي عبد الله المهدي في سنة خمسة وخمسين ومائتين وألف.

ومما أجابوا به عن سيدي عيسى بن نجم خفير البرلس في واقعته المشهورة، وهو أنه توضأ يومنا قبل أذان العصر واضطجع على سريره، وقال للنقيب لا تمكن أحدا يوقظني حتى أستيقظ بنفسي، فلم يستيقظ حتى مضى عليه سبع عشرة سنة فاستيقظ وعيناه كالدم الأحمر فصلى بذلك الوضوء والذي كان قبل اضطجاعه ولم يجدد وضوءًا(") أن هذه الواقعة من أحوال الشهود فيمضي على صاحبها عمره كله كأنه لحة بارق كما يعرف ذلك من ذاق أحوال القوم.

ومما أجابوا به عن قول بعضهم:

ما حرمة الشيخ إلا حرمة الله فقم بها أدبّا بالله بالله بالله وإن تسرى منه أحوالاً تولهه عن الشريعة (1) فاتركه مع الله

<sup>(</sup>۱) هذا غير صحيح.

<sup>(</sup>٢) هذا كلام غير صحيح وليس له دليل يسنده، لا شرعا ولا عقلا ولا نقلاً.

<sup>(</sup>٣) هذا كلام غير صحيح وليس له دليل يسنده، لا شرعًا ولا عقلاً ولا نقلاً، ولا يجوز لن نام على وضوء أن يصلي إذا استيقظ إلا إذا توضأ فما بالنا بمن نام أوقات أو أغمى عليه في غيبوبة استمرت سبعة عشرة عاماً.

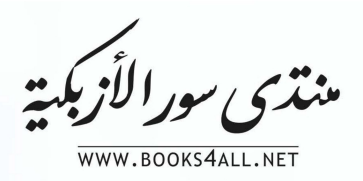
<sup>(</sup>٤) هذه شطحات غير مقبولة ويجب البعد عنها.

إنه ليس المراد في قوله تولهه عن الشريعة أنه خرج عن الشريعة كلها، وإنما المراد أنه خرج عن الشريعة التي يتخلق بها المريد والله أعلم.

ومما أجابوا به عن قول بعضهم، أن للربوبية سر لو ظهر لتعطل نور الشريعة، أن المراد به الغنى أو إعطاء سر التكوين وإن العبد يفعل ما يشاء يعني لو أعطى العبد ذلك لتعطلت أفعال الشريعة كلها وبطل القول بالكسب واختل النظام.

ومما أجابوا به عن قول بعضهم النبي مشرع للعموم والولي مشرع للخصوص، أن معنى ذلك أن النبي مشرع للعموم برسالته، والحولي مشرع للخصوص بولايته، لا أن الدولي يشرع الأحكام الشرعية فإنه ليس له ذلك، وإنما يبين ما أجمل في السنة كما أن النبي يبين ما أجمل في القرآن الكريم فافهم.

وقد فتح لك يا أخي باب الأجوبة عن الأنبياء عليهم الصلاة والسلام وورثتهم فقس على ذلك.



# الفَطَيْلُ الثَّابِينَ

#### سوي الظن

إياكم وسوء الظن بالناس، أي فيما يقبل التأويل فكل أمر قبل التأويل فسوء الظن لا يجوز فيه بإجماع العارفين إلا أن حفت بذلك القرائن فاعلم ذلك.

وإياك وسوء الظن فإنه يورث رؤية النفس ومن لازم رؤية النفس الوقوع في الكبر والعجب وهما الذنبان اللذان أخرج بهما إبليس من الجنة وطرد بهما عن باب العضرة وباب القرب وفي الحديث: «لا يدخل الجنة من كان في قلبه مثقال حبة من كبر»، وفي الحديث أيضا: «ثلاث مهلكات شح مطاع وهوى متبع وإعجاب المرء بنفسه».

ومن كلام سيدي محمد الشناوي رحمه الله تعسالى لا يؤخذ الفقير ويسلب العالم إلا عند رؤية أحدهما نفسه على إخوانه أو غفلته عن الله.

ومن كلام سيدي علي الخواص رحمه الله تعالى: ومن رأى نفسه على أحد، حرم من مدده، ومن شأن أهل الله تعالى أنهم يرون نفوسهم على الدوام دون كل أحد.

وإن وقع إنهم أجلسوهم عند النعال فرحوا بذلك، لتسارع الرحمة إلى النزول عليهم في كل مكان ذلوا فيه نفوسهم لأجل الله تعالى، بخلاف صاحب الكبر فإنه يتسارع إليه المقت من الله تعالى.

ومن كلام الشيخ أفضل الدين من رأى نفسه على أحد فقد خرج عن سياج أهل الطريق وحكم غيره فيه.

وقد سمعت سيدي عليا الخواص يقول: من رأى نفسه على أحد فقد تعرض للسلب، ثم حكى أن سيدي محمد بن هارون سلب حاله مرة صبي قراد بسنهور المدينة لما رأى نفسه عليه وفر الناس عنه.

وذلك أنه كان إذا خرج من صلاة الجمعة تبعه أهل المدينة يشيعونه إلى داره فمر يوم جمعة على صبي قراد وهو جالس تحت حائط يفلي ثوبه من القمل ورجلاه ممدوتان فقال الشيخ في نفسه إن هذا الصبي لقليل الأدب يمر عليه مثلي ولم يضم رجليه فسلب لوقته حتى صار لا يعرف الفاتحة (۱).

فلما أحس بذلك طلب السيخ الصبي فلم يجده فدار عليه في البلاد فوجده في رميلة مصر، فلما رآه القراد الكبير قال للصبي أقم رأسك هاهو غريمك قد حضر فلما فرغوا من اللعب بالقرد والدب والحمار سلم عليه القراد الكبير، وقال له تعالى يا سيدي الشيخ مثلك في هذه الشهرة العظيمة بالعلم والصلاح يخطر له أنه خير من أحد من المسلمين أو أن له قدرا أو مقاما، هذا صبي قراد أقرب إلى الله منك.

فقال التوبة: فقال العلم للصبي إن سيدي الشيخ قد تاب من أن يرى نفسه على أحد فأين وضعت علمه وحاله؟

فقال في قلب السحلية التي كنت أفلي ثوبي على باب جحرها في بلد سنهور المدينة فليذهب إليها وليقل لها يقول لك قريم زان صبي القراد ردي الوديعة التي عندك للشيخ محمد بن هارون.

فخرجت السحلية ونفخت في وجه الشيخ فرد الله عليه عمله وحاله، فمن ذلك اليوم ما رأى الشيخ محمد نفسه على

<sup>(</sup>۱) هذه روایات آحاد ولیس لها دلیل یسندها.

أحد، وكان يقول في نفسه كيف افتخرت على الناس بشيء حملته سحلية في قلبها(١)

قال: ووقع للشيخ حسن الغربي وكان من أهل الكشف أنه ذهب إلى الشيخ محيسن البرلسي بناحية بيلاق<sup>(٢)</sup> يريد مثاقلته، فلما أقبل على الشيخ محيسن عرف ما في نفسه فقام له وعظمه، وقال له خاطرك علي يا شيخ حسن.

ولما قام قدم لمه نعلمه فرأى الشيخ حسن نفسه بذلك على الشيخ محيسن فسلبه الشيخ محيسن حالم كلمه فلما تحقق ذلك جاءه مستغفرا فقال لمه أنت الظالم ولم يرل مسلوبا فضافت عليه مصر فسافر وانقطع عنا خبره (٢).

قال: ومر شيخ الإسلام ابن حجر العسقلاني على الفرغل بن أحمد الأبوتيجي بمصر يوما وكان قد جاء في شفاعة لواحد من أولاد عمه أمسكه السلطان.

فقال ابن حجر في نفسه: ما اتخذ الله من ولي جاهل ولو اتخذه لعلمه مع رؤية نفسه على الفرغل، فقال له الفرغل: قف يا قاضي فوقف فمسكه وصار يضربه ويصفعه على رقبته ويقول اتخذني وعلمني وسلب عمله ثم حصلت له شفاعة.

<sup>(</sup>١) هذه روايات آحاد وليس لها دليل يسندها.

<sup>(</sup>٢) كذا في الأصل، وهي بولاق إحدى أحياء القاهرة المطلة على النيل، وكانت قديما ضاحيسة ترسو عندها المراكب حيث كان النيل أهم وسائل النقل حينذاك.

<sup>(</sup>٣) ليس عليه دليل.

<sup>(</sup>٤) هذا ليس من شيمة العلماء ولا الأولياء ولا الفضلاء وبعض هذه الروايات مشكوك فيها وقد يكون القصد منها الحط من قدر هؤلاء الأعلام، وهناك تناقض واضح بين بعض الأخبار، فسبق أن أحد العارفين إذا أجلسوه بجوار النعال فرح بذلك، بينما غيره يضرب ويصفع ويعاقب عالما جليلا لجرد أنه حاك في نفسه شيئا عنيه ولم يبده له ولا لغيره، وأين هذا الشيخ من قول الله سبحانه وتعالى: ﴿ فَمَنْ عَفَا وَأُصَلَحَ فَأُجْرُهُمُ عَلَى اللهِ ﴾ وآيات الصفح والعفو تملأ صفحات القرآن الكريم، وهو ونحن جميعا مطالبون بالأخذ بهذه الآيات والعمل بمقتضاها.

قال: وأخبرني أيضا أن الشيخ أبا الغيث بن كتيلة أحد الأولياء بالمحلة الكبرى رأى نفسه مرة على سيدي أحمد البدوي فسلبه حاله وعلمه، وذلك أنه كان بمصر فجاء يوما إلا بيلاق فوجد الناس مهتمين بأمر المولد والنزول في المراكب فأنكر ذلك.

فقال شخص سيدي أحمد البدوي ولي عظيم، فقال: ثم في المجلس من هو أعلى مقاما منه، فبعد ساعة عزم عليه شخص وأطعمه سمكا، فتصلبت في حلقه شوكة فلم يقدروا على نزولها بحيلة من الحيل، وورمت رقبته حتى صارت كخلية النحل فلم يزل كذلك مدة تسع شهور، وأنساه الله تعالى سبب ذلك.

فلما تذكر قال: احملوني إلى مقام سيدي أحمد البدوي فأدخلوه فشرع يقرأ سورة يس فطعس عطسة فخرجت الشوكة مغمسة دما وذهب الورم والوجع من ساعته ورد إليه علمه وحاله.

قال: وكذلك العلامة ابن اللبان سلب العلم والقرآن الكريم حين رأى نفسه على سيدي أحمد البدوي، فاستغاث بأولياء العصر فلم يقدر أحد منهم يدخل في أمره فدلوه على سيدي ياقوت العرشي.

فذهب إليه بثغر الإسكندرية فجاء معه إلى طندتا فدخل القبة وقرأ ما تيسر من القرآن العظيم شم كلم سيدي أحمد البدوي في القبر، وقال: أنت أبو الفتيان رد على هذا المسكين رأس ماله، فقال له سيدي أحمد من القبر: بشرط أن يتوب من رؤية النفس والإنكار، فقال: نعم فرد الله عليه رأس ماله وهذا هو سبب اعتقاد ابن اللبان في سيدي ياقوت.

قال: وقد وقع أن بعض الريدين رأى نفسه مرة على

إخوانه ف اطلع الشيخ على ذلك فقال قولوا لفلان لا يجالسنا فأخبروه بذلك فساق ذلك المريد على الشيخ فقال الشيخ ما يطيب خاطرنا عليه إلا أن قبل رجل أقل الناس، فاعلموه بذلك فذهب إلى يهودي أو نصراني فقبل رجله.

وجاء إلى إخوانه فأخبرهم فخبروا الشيخ بذلك فقال لهم: من أين ثبت عنده أن اليهودي أدنى الناس، هل اطلع أنه يموت على كفره فضاق الحال على ذلك المريد حتى تداركه لطف الله تعالى ببعض أوليائه فقال له الإشارة إليك يا ولد هو أقل الناس من يخطر بباله أنه خير من أحد من المسلمين قبل رجلك وشيخك يقبلك ففهم الإشارة وندم وذهب إلى الشيخ فقبله.

فاعلم ذلك يا أخي وإياك وسوء الظن فإنه يورث الاستخفاف، وهو ضد التعظيم بأولياء العصر وعلمائه وفي الحديث «ثلاثة لا يستخف بحسم إلا منافق ذو الشيبة في الإسلام وذو العلم وإمام مقسط».

ومن كلام الإمام علي بن أبي طالب الله الأعرف الناس بالله تعالى أشدهم حياء وتعظيما لأهل لا إله إلا الله ».

ومن كلام الشيخ نجم الدين الكبرى، من عظم الناس لأجل الله عظمه الله بين الناس وصاحب العكس بالعكس.

ومن كلام أبي بكر الترمذي، ما استخف أحد بأحد إلا نقص من إيمانه ومعرفته بقدر ما استخف أو أكثر.

ومن كلام ابن المبارك من استخف بالإخوان ذهبت مروءته، ومن استخف بالسلطان ذهبت دنياه، ومن استخف بالأولياء أو العلماء ذهبت آخرته.

والاستخفاف بهم أي بأولياء العصر وعلمائه يوقع في معاداتهم، وفي

معاداة الأولياء والعلماء فوات الخير وحصول المقت والضير.

وذكر الشيخ محيى الدين أن معاداة الأولياء والعلماء والعلماء العاملين كفر<sup>(۱)</sup> عند الجمهور، وقال الشيخ أبو المواهب الشاذلي: من عادى أحدا من الأولياء والعلماء خالفه ضرورة وفي مخالفة البولي أو العالم العامل الضلال والهلاك، وقال من حرم احترام أصحاب الوقت فقد استوجب الطرد والمقت.

وقال من حرم احترام اصحاب الوقت فقد استوجب الطرد والمقت، وقال من اعتقد الأولياء والعلماء الماضين وأنكر على أولياء زمانه وعلمائه فهو كبني إسرائيل، صدقوا بالسيد موسى عين لم يروه، وكذبوا بنبينا على حين رأوه.

وهو ﷺ افضل وأعظم من السيد موسى ومن سائر الأنبياء والمرسلين بيقين، وإنما كان ذلك حسدا منهم وعدوانا وشقاوة.

وقال اليافعي: عليك بالاعتقاد في أهل عصرك من أولياء وعلماء، وإياك أن تكون ممن يصدق بأن لله أولياء وعلماء عاملين ولكن لا يصدق بأحد معين، فإن مثل هذا محروم من الإمداد، لأن من لم يسلم لأحد معين لم ينتفع بأحد أبدا.

وقال سيدي علي الخواص: من شرط الفقير عدم عداوته لأحد من مشايخ عصره وعلمائه الذين هم أقران لشيخه، فكما يعتقد صلاح شيخه ويؤمن بصحة طريقه، فكذلك يعتقد صلاحهم ويؤمن بصحة طريقهم.

وأما تخصيص شيخه بكثرة الاجتماع به فلكون نصيبه في الطريق جعله الله له على يديه.

<sup>(</sup>۱) ليس المقصود هو كفر الاعتقاد لن ذلك يخرج الشخص من الإسلام، ولكن ربما يريد الشيخ الأكبر كفر حقهم وفضلهم، أي جحدهم ذلك.

وقال أيضا: كل من كان على كراهة لأحد من العلماء فقد خالف أمر الله فإن الله تعالى قد أمرنا بطاعة أولي الأمر منا وهم العلماء ومن كره أحدا منهم فقد خرج عن طاعته بيقين.

وقال: إياك ومعاداة الأولياء والعلماء والنظر إلى مساوئهم، فربما جرك ذلك إلى القدح فيهم، والقدح في علماء الإسلام مضاد لأمر الله لنا بإجلال العلماء وإكرامهم فمن قدح فيهم فقد حط مقام من رفع الله قدره، وتلك جراءة عظيمة.

وقال: ليس أحد من الأمة أحب إلى سيدي رسول الله ﷺ من العلماء لأنهم حملة شريعته، وأمناؤه على أمته، فمن أبغض عالما فقد أبغض من أحبه رسول الله ﷺ ومن كان كذلك فهو عدو لرسول الله ﷺ وعدو لله عر وجل.

وقال: من أشد مكائد الشيطان بالعامة أن يبغضهم في العلماء، لأنهم إذا أبغضوهم عدموا الإصغاء إلى قولهم فضلوا

وقال: من اعتقد أنه ينال حظا من الله لقرابته من أوليائه، مع عدم صلاحه ومخالفته لطريقتهم، ومع إساءة أدبه مع أحد منهم فقد كذبك في زعمه، فكما تجب محبة الرسل كلهم وإن اختلفت شرائعهم فكذلك الأولياء تجب محبتهم كلهم وإن اختلفت طرقهم.

وكما أن من آمن بالأنبياء والمرسلين إلا واحدا منهم لا يصبح إيمانه فكذلك من اعتقد الأولياء كلهم إلا واحدا منهم بغير طريق شرعي، لا تصح محبته ولا يفيده ذلك الاعتقاد شيئا، وذلك لأن الرسالة واحدة لا تتبعض، كما هو الأمر في التوحيد فإنه لا يقبل الاشتراك أبدا وطريق الولاية التي يأمر بها الأشياخ مريديهم هي طريق الرسالة التي يأمر بها

الرسل أممهم فليس عند الأولياء تشريع من قبل أنفسهم وجميع ما يدعون به الناس إنما هم نواب فيه عن الرسل عليهم الصلاة والسلام لأنهم هم الذين أثبتوهم فمن رد دعوة ولي فقد رد دعوة نبي ذلك الولي وذلك كفر.

ف اعلم ذلك وإياك وسوء الظن ف إن يجر إلى الوقوع في التجسس وهو البحث عن عيوب الناس لأجل تحقيقها وقد عده العلماء من أكابر الذنوب وفي الحديث: «مسن تتبع عسورات الناس تتبع الله عورته ومن تتبع الله عورته فضحه ولو في جسوف رحله».

وقد كان الحسن البصري: يقول إياكم والتجسس فوالله لقد أدركت ناسا لا عيوب لهم فتجسسوا على عيوب الناس فأحدث الله لهم عيوبا.

والتجسس يجر إلى الوقوع في الغيبة التي ثبت تحريمها بالكتاب والسنة وهي من أقبح الذنوب وأكثرها انتشارا في الناس والسالم منها في هذا العصر يكاد أن لا يوجد.

ومن كلام الإمام سفيان بن عيينة: إذا كانت نفس المؤمن معلقة بدينه حتى يقضي، فكيف بصاحب الغيبة؟ فإن الدين يقضي والغيبة لا تقضي فلو أن شخصا أخذ مال شخص شم تورع فجاء به بعد موته إلى ورثته لكننا نرى أن ذلك كفارة له.

ولو أنه اغتباب إنسانا شم تبورع وجباء بعيد موته إلى ورثته، وإلى جميع أهيل الأرض، فجعلوه في حيل، مناكبان في حيل، فعيرض المؤمن أشد حرمة من ماله.

ومن كلام الشيخ أبي المواهب الشاذلي: مما يوقف المريد عن الترقي، ويحجب المنتهي عن الاجتماع بالنبي رقوع أحدهما في غيبة أحد من المسلمين أو في سماعها.

ومن كلام سيدي علي الخواص: إياكم والغيبة فإنها أعسر الذنوب، وهي لا تختص باللسان بل تكون في كل شيء يفهم منه غرض يكرهه الذكور ولو بلغه أو سمعه.

ومن كلام الشبيخ أفضل الدين: إياكم والاستهائة بسماع الغيبة، فإن المستمع شريك القائل، وإياكم والاستهائة بغيبة القلب، فإن الغيبة كما تحرم باللسان كذلك تحرم بالقلب، وقد أنكر بعضهم تسمية ما يخطر بالقلب من الظنون السيئة غيبة.

وقال قد غلط من سمي خواطر القلب السيئة التي تتعلق بالناس غيبة، فإن الغيبة تكون باللسان وما ألحق به من كتابة وإشارة وحركة وتعريض ومحاكاة ونحو ذلك من الأفعال الظاهرة.

وقد أتى التفريق بين الظن والغيبة من حيث التسمية في قولسه تعالى: ﴿ يَا أَيُّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱجۡتَنِبُواْ كَثِيرًا مِّنَ ٱلظَّنِ إِنَّ بَعْضَ ٱلظَّنِ إِثْمُ ﴾ (۱) منسم قسال تعالى: ﴿ وَلَا تَجُسَّسُواْ وَلَا يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا ﴾ (۲).

وقد حد العلماء الغيبة بحدود أخصرها ما بينه رسول الله في عدة أحاديث وهو: «أن تذكر أخاك بمسا يكرهه» لو بلغه أو سمعه وإن كنت صادقا سواء كان ذلك في دينه أم بدنه أم دنياه أم خلقه أم ثوبه أم مركوبه أم في نفسه أم ولده أم زوجه أم عبده أم أمته أم داره أم فيما يتعلق به مسن حركه وسكون وطلاقة وعبوسة.

نحو قولك فلان كثير النوم، أو وسنخ الشوب، أو وسناع الكم، أو طويل الذيل، أو كبير العمامة، أو كشير الكلام، أو عجول، أو أكسول،

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات: الآية ١٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجرات: الآية ١٢.

أو يغتاب الناس، أو يزاحم على صحبة الأكابر، أو كثير السعي على الوظائف، أو محب للدنيا، أو يحب من يعظمه أو فلان أعظم منه أو أكثر أدبا.

وقد دخل مرة طبيبان على سفيان الثوري فوصف اله شيئا، فلما خرجا قال لولا أخشى الغيبة، لقلت أحدهما أعرف بالطب من الآخر، قلت: ينبغي للعبد أن يخاف من الغيبة التي لم تبلغ صاحبها أكثر من التي بلغته، فإن الله ولي من لم تبلغه غيبته، وأن يكثر من الندم والاستغفار وأن يقرأ أم القرآن وسورة الإخلاص والمعوذتين، ويهدي ثوابهن في صحائف من اغتابه.

فإن الشيخ أبا المواهب الشاذلي رأى النبي في المنام وأمره بذلك وقال: إن الغيبة والشواب يقضان بين يدي الله تعالى، وأرجو أن يتوازيا، والغيبة تجر إلى الوقوع في الرور وهو الكذب، وفي الحديث: «ثلاث من كن فيه فهو منافق وإن صام وحبج واعتمر وقال أنى مسلم مسن إذا حدث كذب، وإذا وعد أحلف، وإذا التمن حلن».

وقالت عائشة رضي الله عنها: لم يكن شيئا أبغض إلى رسول الله على من الكندب كان يهجر الرجل على الكلمة من الكندب الشهرين والثلاثة.

وقال الشافعي: الكذب كالميتة لا يباح منه شيء إلا للضرورة، ومن كلام الشيخ أفضل الدين: إذا دعي أحدكم إلى طعام وهو صائم فليقل إني صائم كما ورد، فإن الصدق أنجى من المعاريض، وكان يقول لخادمه: إذا طلبه أحد ليس له ميل إلى لقائه قل: ما هو هون، يريد الهاون الذي يدق فيه حوائج الطعام.

وكان بعضهم إذا طلبه أحد وهو في بيته يقول للخادم قولي

له انتظره في المسجد، وبعضهم كان يعمل دائرة ويقول للخادم ضعى إصبعك في هذه الدائرة وقولي ما هو هنا.

وكان بعضهم إذا أنكر ما قاله يقول إن الله ليعلم ما قلت من ذلك من شيء فيوهم النفي بحرف ما النافية وهو يريد ما الاسمية.

قلت: قد علم من الوصية إن من سلم من سوء الظن سلم من التجسس، ومن سلم من التجسس سلم من الغيبة، ومن سلم من الغيبة سلم من الزور.

وذلك أي ما ذكر من رؤية النفس والاستخفاف بأولياء العصر وعلمائه ومعاداتهم والتجسس والغيبة والكذب موجب للتخلف عن درجة الأولياء والصالحين.

فإياك يا أخي وسوء الظن فإنه باب كبير من أبواب الشر وقد حذرنا الله منه في كتابه العزيز فقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا آلَّذِينَ ءَامَنُواْ حَذرنا الله منه في كتابه العزيز فقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا آلَّذِينَ ءَامَنُواْ الْجَتَنِبُواْ كَثِيرًا مِنَ ٱلظّنِ إِن بَعْضَ ٱلظّنِ إِنْكُمْ ۖ ﴾(١)، وفي الحديث من صحيح مسلم: ﴿إياكم والظن فإن الظن أكذب الحديث من وقوعه في سوء الظن وكذلك الحديث، وأعاد بعضهم الوضوء من وقوعه في سوء الظن وكذلك الصوم وقال أنه كالغيبة.

ومن كلام أبي محمد محفوظ النيسابوري: من ظن بمسلم فتنة فهو المفتون، ومن وزن الناس بميزان نفسه هلك من حيث لا يشعر.

ومن كلام الإمام سهل بن عبد الله التسيري أسوأ العاصي سوء الظن وغالب الناس لا يعده ذنبا ولا يستغفر منه.

ومن كلامه أيضا أصولنا سبعة:

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات: الآية ١٢.

التمسك بالكتاب.

والاقتداء بالسنة.

وأكل الحيلال.

واجتناب المساصى.

والتوبة في كل نفس.

وأداء الحقوق.

وكسف الأذى.

قال سيدي أفضل الدين: كف الأذي على نوعين:

أحدهما: كف أذى الجوارح الظاهرة.

ثانيهما: كف القلب عما يخطر فيه من سوء الظن بالناس، فإنه من السموم القاتلة، ولا يشعر به كل أحد لا سيما بالأولياء والعلماء وحملة القرآن الكريم.

#### تنبيه:

قال بعضهم لكل ولي ستر وأستار، فمنهم من يكون ستره بالأسباب، ومنهم من يكون ستره تلصصه، ومنهم من يكون ستره بالأسباب، ومنهم مان يكون ستره بالمزاحمة على الدنيا وتظاهره بحب الرياسة والملابس الفاخرة وهو على قدم عظيم وتجريد في الباطن.

ومنهم من يكون ستره بالاشتغال بالعلم الظاهر والجمود على ظاهر النقول حتى لا يكاد أحد يخرجه عن آحاد طلبة العلم القاصرين، ومنهم من يكون ستره كثرة التردد على أبواب الملوك والأمراء والأغنياء، ومنهم من يكون ستره سؤال الدنيا من أبنائها وطلب الوظائف من تدريس وإمامة وخطابة ونحو ذلك.

ومنهم من يكون ستره تظاهره بالسخريات وصفعه لقفاه، ومنهم من يكون ستره حلقه للحيته، ومنهم من يكون ستره تظاهره بالكلام الجافي والألفاظ التي لا يطيق أحمد سماعها.

ومنهم من يكون سبره معاشرته للفسقة والأولاد السرد، ومنهم من يكون سبره بلع الحشيشة ونحوها وحال بلعها تقلب له كلا مباحا، ومنهم من يكون سبره جلوسه عند اللاهي (۱).

فإياكم والمبادرة إلى سوء الظن فربما يكون من أسأتم بـ الظن وليا وهو مستتر بشيء من هذه الأستار، فتشتد عليكم العقوبة.

#### تنبيه آخر:

قال سيدي أفضل الدين لو أن إنسانا أحسن الظن بجميع أولياء الله إلا واحدا منهم بغير عنر مقبول في الشرع عند الله تعالى لم ينفعه حسن ذلك الظن عند الله تعالى، ولذلك لا تجد وليا حق له قدم الولاية، إلا وهو مصدق لجميع أقرانه من الأولياء لم يختلف في ذلك اثنان، كما لا يختلف في الله نبيان، فمن آذى لله وليا بسوء ظنه فقد خرج من دائرة الشريعة.

#### تنبيه آخر:

قال بعضهم إياك وسوء الظن بمن تراه من الفقراء يختلف الناس في أمره، فتقول: لو كان وليا كاملا ما اختلف الناس في أمره، إذ لا يشترط في كمال الداعين إلى الله تعالى من الأولياء أطباق الناس على تصديقهم، إذ لو كان ذلك شرطا في الكمال لكان وقع لنبينا والرسل فبله عليهم الصلاة والسلام، وقد صدفهم قومهم وهداهم الله بفضله، وكذبهم آخرون أشقاهم الله بعدله.

<sup>(</sup>۱) بعض هذه الأستار مخالفات شرعية تحرم على المسلم فما بالك بأهل الطريق، ويجب مده أخذ هذا الكلام على علاته، والاحتكام في ذلك إلى كتاب الله وسنة رسول الله ﷺ، فما والله على على علاته، والاحتكام في ذلك إلى كتاب الله وسنة رسول الله ﷺ، فما

ونا كان الأولياء على أقدام الرسل عليهم الصلاة والسلام في مقام التأسي بهم انقسم الناس فيهم فريقين، فريق معتقد مصدق، وفريق منتقد مكذب كما وقع للرسل عليهم الصلاة والسلام ليحقق الله بذلك ميراثهم فلا يصدقهم ويعتقد صحة علومهم وأسرارهم إلا من أراد الله تعالى أن يلحقه بهم ولو بعد حين.

وأما الكذب لهم المنكر عليهم فهو مطرود عن حضرتهم لا يزيده الله بذلك إلا بعدا.

#### تنبيه آخر:

قال بعض العارفين كما أن من خاصية طريق القوم أن الصادق من الريدين إذا دخلها من أول قدم يضعه فيها يعرف جميع اصطلاح أهلها، حتى كأنه الواضع لذلك الاصطلاح.

كذلك من خاصية أهلها أن من أنكر عليهم شيئا من أحوالهم أو مقاماتهم بغير دليل شرعي واضح، عوقب بحرمان ما أنكره فلا يعطيه الحق سبحانه له أبدا.

### تنبيه آخر:

إياك والاغترار ببعض الأشعار التي ظاهرها يشير إلى مدح سوء الظن والحث عليه، وذم سوء الظن والحذر منه كقولهم:

لا يظ ب ظنك إلا سيئا إن سوء الظن من أقوى الفطن

ما رمى الإنسان في مهلكة غير فعل الخير والظن الحسن

وقول الآخر:

إن أقوى النساس حزما قالمه شيخي وسنه

وقول الآخر:

إن تــــر م عرضـــا مصونــــا

غــاجعل الظــن دوامـا

وقول الآخر:

إن حسن الظن غلطة

والسذي أضحسى جميسلا

وقول الآخر:

إن ســـوء الظـــن قـــالوا

والذي أضحى جميلا

من غبار الوصم ديمه

موقـــع في كــــل ورطـــه ظنـــه لم يســـو ضرطـــه

فنقول الأول لا يكن ظنك إلا سيئا يعني بنفسك لا بالناس، إذ سوء الظن بالناس لا يجوز مادام الأمر يحتمل التأويل كما تقدم.

وقوله في النصف الشاني إن سوء الظن يعني بالنفس من أقوى الفطن إي الحزم مأخوذ من حديث الحزم سوء الظن.

وقوله: ما رمى الإنسان في مهلكة غير فعل الخير، أي رؤية فعل الخير، فإن من نظر إلى أحواله بعين الاستحسان وقع في العجب والعجب مهلك لصاحبه بلا شك كما ورد.

وقوله: والظن الحسن يعني بالنفس لا بالناس فإن من ظن بنفسه صلاحا صرعته وألقته في المهالك، وفي وصية سيدي عبد القادر الجيلي إياكم أن تظنوا بأنفسكم صلاحا، فقد أغوى إبليس خلقا كثيرا حين ظنوا بأنفسهم الخير والصلاح فوقعوا في أكبر الفواحش وبعضهم أوقعه في عمل الزغل فشنقوه أو نفوه.

وفي كلام سيدي أحمد بن الرضاعي من لم يحاسب نفسه في كل نفس ويتهمها بالسوء فلا يكتب في ديوان الرجال.

ومن كلام سيدي علي الخواص ليس لإبليس حيلة يوقع بها الفقراء في المعاصي أكثر من ظنهم بأنفسهم الخير والصلاح فيصرعهم من حيث لا يشعرون لأمانهم وعدم حذرهم منه.

ولذلك قال صاحب الحكم لأن تصحب جاهلا لا يرضى عن نفسه خير من أن تصحب عالما يرضى عن نفسه اهـ.

وقس باقي الأشعار، وما تسمعه منها على هذه الصفة، على ذلك، وكن من الذين أثنى الله تعالى عليهم في كتابه العزيز بقوله: ﴿ فَبَشِرْ عِبَادِ ﴿ فَبَشِرْ عَبَادِ ﴿ فَاللَّهُ مَا لَكُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ وَ أُولَتِكَ ٱلَّذِينَ هَدَالُهُمُ ٱللّهُ وَأُولَتِكَ هُمْ أُولُواْ ٱلْأَلْبَبِ ﴿ اللَّهُ وَأُولَتِكَ هُمْ أُولُواْ ٱلْأَلْبَبِ ﴾ (الله مُ ٱلله وَأُولَتِكَ هُمْ أُولُواْ ٱلْأَلْبَبِ ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

وقد تكلم القطب الغوث سيدي محمد الحنفي رحمه الله ونفعنا ببركاته يوما وهو جالس على الكرسي في معنى قولهم: يا فقيه فق فاقة، يا صريم الناقة، قلت له قم صل، قام خرى في الطاقة، بكلام أبهر عقول من كانوا في المجلس وأبكاهم وبعضهم زعق وبعضهم تخبط عقله وقد ذكروا بعضه في مناقبه، واذكر لك يا أخى ما يحضرنى من ذلك البعض.

قال رحمه الله: معنى قوله يما فقيه فق، أي على أبنها جنسك فاقة أي ولو مرة، وقوله يما صريم الناقة أي زمام الناقة التي هي مطية المؤمن بها يبلغ الخير وبها ينجو من الشر.

وقوله: قلت له قم صل معناه أنسه أمسره بالصلاة فقيط فيزاد على ذلك طاقته من الأذكار والصيام والقيام وغير ذلك من أنواع القربات، ومعنى خرى في الطاقة أي أسرع وبادر وفعل ما أمسره به وزّاد في الطاعة جهد الاستطاعة التي هي الطاقة وليس المراد بها الكوة المثقوبة في الحائط انتهى.

<sup>(</sup>١) سورة الزمر: الآيتان ١٨،١٧.

فانظريا أخي كيف تكلم الشيخ بكلام حسن على شيء معدود بين الناس من جملة التغزلات السخرية، فسبحان من فتح عين قلوب أوليائه وأوصل الفهم إلى عقولهم فأخذوا الإشارة من معاني الغيب، واتبعوا أحسن القول بحسن ما سبق إلى سرهم وفهمهم كما وقع لشخص من علماء بغداد أنه خرج يوما إلى الجامع فسمع شخصا من شربة الخمر ينشد:

إذا العشرون من شعبان ولت فواصل شربك ليلك بالنهار ولا تشرب باقداح الصغار فإن الوقت ضاق عن الصغار

فخرج هائما على وجهه في البرية إلى مكة لم يرل على ذلك الحال إلى أن مات فقد فهم هذا العالم من هذا الشعر ضد ما قصده لافظه، وذلك شأن أهل الله تعالى.

وقد كان سيدي أفضل الدين نفعنا الله ببركتمه إذا بلغه أن أحدا نقصه في مجلس يذهب إليه ويقبل رجله ويقول له يا أخي ما يجازيك عني إلا الله تعالى فيما يبلغني عنك فإنك نبهتني على نقائصي لأتوب منها، وآخذ حذري منها في المستقبل وحميتني من الوقوع في العجب بأحوالي انتهى.

وربما أن ذلك الشخص المنقص لم يخطر بباله ما حمله سيدي أفضل الدين عليه، إنما قصد محض تنقيصه بين الناس بغضا فيه وحسدا له وعدوانا، وتقدم أنه رضي الله عنه سمع شخصا يحكي أن أشعب الطماع كان يفت الخبر على دخان جاره، فقال شيء لله من مدده، فإنه لولا حسن ظنه بجاره ما فت خبره على دخانه.

وهذا آخر ما يسر الله تعالى بجمعه على هذه الوصية الوجيزة السنية، وأسأل الله تعالى أن ينضع به من كتبه أو قرأه أو

سمعه، وأن يطهرنا بفضله وكرمه من الرياء والسمعة، وأن يغضر زلاتنا ويستر عوراتنا، ويقيل عثراتنا ويكشف كرباتنا، وأن يجري لطفة في جميع أمورنا والمسلمين.

وأن يصلي ويسلم على سيدنا ومولانا محمد وعلى سائر الأنبياء والرسلين وعلى آلهم وصحبهم أجمعين آمين آمين.

حمدا لمن منح أحبابه حلاوة الطاعة، فقاموا بالأمر بالعروف والنهي عن المنكر حسب الاستطاعة.

وصلاة وسلاما على سيدنا محمد الخصوص بالشفاعة وعلى آله وأصحابه ومن حذا حذوهم إلى قيام الساعة.

#### المصادر والمراجع

- ١- القرآن الكريه.
- ٢- الشيخ محمد زكي إبراهيم: أبجدية التصوف، ط. العشيرة المحمدية، ١٤٠٣هـ، القاهرة.
- ٣- أبو الحسن علي بن إسماعيل الأشعري: مقالات الإسلاميين، تحقيق: محمد محيى الدين عبد الحميد، ط. مكتبة النهضة.
- لد الشيخ زكريا الأنصاري: نتائج الأفكار القدسية شرح الرسالة القشيرية، ط. الأميرية، بولاق، ١٢٩٠هـ.
- ٥- الدكتور أحمد فواد الأهواني: القيم الروحية في الإسلام، ط. المجلس الأعلى للشئون الإسلامية بالقاهرة، ١٣٨٢هـ.
  - ٦- الدكتور عثمان أمين: الجوانية، ط. دار القلب، بيروت، ١٩٦٤م.
    - ٧ الحافظ أبو الفرح عبسد الرحمين بين أبي الحسين:
      - البيس إبليس، ط. مكتبة نصير بمصر.
    - الصفوة الصفوة، ط. حيدر آباد، الهند، ١٣٥٥هـ. الهنوة
- ٨- أبو الفضل أحمد على الكشائي ابن حجير: لسان الميزان، ط.
  حيدرآباد، ١٣٢٩هـ.
- ٩- عبد الرحمن بن محمد بن خلدون: المقدمة، ط. لجنة البيان العربي.
- ١٠ زين الدين أبي الفرج عبد الرحمين بن شهاب الدين ابن رجب: اختيار الأولى في شرح حديث الملأ الأعلى، ط. المنيرية، مصر.
- ١١ـ أحمد بن محمد بن عجيبة الحسن بن عجيبة: الفتوحات
  الإلهية، ط. عالم الفكر بمصر.

- 11. محمد بن على الطنائي بن عربي: المتوفى سنة ٦٣٨ه..، الفتوحات المكيمة، ط. بيروت.
- 17 شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أبي بكر بن أبي أيوب بن سعد الزرعي المعروف باسم ابن قيسم الجوزيسة: المتوضى سنة الاحد.
  - الروح، ط. نصير بالأزهر.
- السعادة بالقاهرة.
- 11. عماد الدين أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير: التوفي سنة ٧٧٤هـ، تفسير القرآن العظيم، ط. كتباب الشعب بالقياهرة.
- 10. أبو الفضل محمد بن جلال الدين ابن منظور: لسان العرب، ط. دار المعارف.
- 17ـ الشيخ أبو حفس عمر بن بدر الموصلي أبو حفس: الغني، ط. الأزهر، ١٤٠٣هـ.
- 17. أبو محمد عبد الله الأصبهاني أبو الشيخ: أخلاق النبي وآدابه، ط. دار السعادة بمصر.
- 1. الحافظ أبو نعيم أحمد بن عبد الله الأصبهاني: المتوفى سنة ٤٣٠هـ، حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، ط. دار الكتاب العربي، بيروت، ١٣٨٧هـ.
  - 19. محمد بن علي بن عطية أبو طالب المكي: المتوفى سنة ٢٨٦هـ
    ⊕ علم القلوب، ط. مصر، ١٩٦٤م.
    - 🕏 🕏 قبوت القلبوب، ط. دار صادر، ببيروت.

#### ٢٠ الدكتور عبد الفتاح بركة:

- الحكيم المرمذي ونظريته في الولايمة، ط. مجمع البحوث الإسلامية، ١٩٧١م.
- التصوف والأخلق، نصوص ودراسات، ط. دار القلم، بيروت.
- ٢١ـ الدكتـور أبـو الوفـا الغنيمـ التفتـازاني: ابـن عطـاء الله
  السـكندري وتصوفه، ط. القـاهرة، ١٩٥٨م.
- ٢٢ـ الدكتور محمد كمال جعفر: التصوف طريقا وتجربة ومذهبا،
  ط. دار المعرفة الجامعية، ١٩٨٠م.

#### ٢٣ أبو صالح عبد القسادر بين موسى الجيلاني:

- الغنيمة لطالبي طريق الحق، ط. الحلبي، ١٣٧٥هـ.
  - الغيب، ط. مكتبة الجندي، بمصر.
- ٢٤- العارف بالله عبد الكريم بن إبراهيم الجيلي: مراتب الجود، ط. مكتبة الجندي، بمصر.
  - ٢٥ أبو عبد الله محمسد بين على الحكيم الترمذي: التوفي سنة ٣٢٠هـ
- الأكياس والمغترين، تحقيق: الدكتور أحمد السايح،
  والدكتور السيد الجميلي.
- العباد من العبادة، تحقيق الدكتور أحمد السايح.
- الدكتور: أحمد السايح.
- ختم الأولياء، تحقيق: الدكتور أحمد السايح ، والمستشار توفيق على وهبة.

- 🟶 علم الأولياء، تحقيق الدكتور سامي نصر لطف.
- غـور الأمـور، تحقيــق الدكتـور أحمـد السـايح والدكتـور
  أحمد عبده عـوض.
- ☀ نــوادر الأصــول في معرفـــة أحــاديث الرســول، تحقيـــق:
  الدكتور السيد الجميلي، والدكتــور أحمــد الســايح.
- 77\_ الدكتــورة سعاد الحكيــه: المعجـم الصوفي، ط. المؤسسـة الجامعيـة، بيروت، ١٤٠١هــ.
- ٢٧-الدكتور محمد مصطفى حلمي: الحياة الروحية في الإسلام، ط.
  الهيئة المصرية العامة للكتأب، ١٩٨٤م.
- ٢٨ أبو سعيد الخراز: الطريق إلى الله أو كتاب الصدق، ط. دار
  الكتب الحديثة، ١٩٧٥م.
- **14. الأستاذ عبد الكريم الخطيب**: نشأة التصوف، ط. مؤسسة الشرق للطباعة، ١٣٨٠هـ.
  - ٣٠ عبد العزيز الدباغ: الإبريز، ط. محمد علي صبيح.
- ٣١ـ الدكتور سليمان دنيا: مفهوم التصوف، ط. مؤسسة الشرق
  للطياعة، ١٩٨٠م.
- ٣٢ الدكتور أبو بكر ذكري: تاريخ النظريات الأخلاقية، ط.
  مكتبة الكليات الأزهرية، ١٣٧٨هـ.

#### ٣٣ للكتور أحمد عبد الرحيم السايح:

- السلوك عند الحكيم الترمذي، ط. دار السلام بالقاهرة.
- ♦ الفضيائة والفضائل في الإسلام، ط. مجمع البحوث
  الإسلامية بالأزهر.

- الاسلام، ط. دار الثقافة بالدوحة.
- العقاد فيلسوفا، رسالة ماجستير، ١٩٨٠م.
- ٣٤ أبو نصر عبد الله بن علي الطوسي السراج: ٣٧٨هـ، اللمع، ط. مصر، ١٩٦٠م.
- ٣٥ الدكتور محمود سعد: التصوف في تراث ابن تيمية، طا الهيئة المصرية العاملة للكتاب، ١٩٨٤م.

## ٣٦ ابن عطاء السكندري:

- العروس على هامش التنويسر، ط. القاهرة.
- العلي العلي العلي العلي العكيم العكيم العلي العلى العلي الع
- ٣٧ أبو عبد الرحمن محمد بن الحسين بن موسى السلمي: ١٤١٢هـ، طبقات الصوفية، ط. القاهرة.
- ٣٨ شهاب الدين أبو حضص عمر بن محمد بن عبد الله: ٦٣٢هـ، عوارف المعارف، ط. مصر ١٩٣٩م.
- ٣٩- الدكتور الشاذلي: مدى انطباق الأفكار الصوفية على الكتاب
  والسنة، رسالة دكتوراه بمكتبة كلية أصول الدين بالقاهرة.
- 1. الدكتور محمد جلال شرف: أعلام التصوف في الإسلام، ط. دار الجامعات المصرية بالإسكندرية، ١٩٧٦م.

# ١٤ الدكتور محمد حسن الشرقاوي:

- ♦ الفاظ الصوفية ومعانيها، ط. دار المعرفة بالإسكندرية.
- نحو علم نفس إسلامي، ط. الهيئة المرية العامة
  للكتاب.

# ٤٤ أبو المواهب عبد الوهباب بين أحميد بين على الشيعراني:

- الطبقات الكبرى، الاستاذ الدكتور إحمد عبد الرحيم السايح المستشار توفيق على وهبة النبيه المغترين، الاستاذ الدكتور أحمد عبد الرحيم السايح المستشار توفيق على وهبة الطائف المنين والأخلاق، ط. عبالم الفكر بمصر.
  - ٣٤. الدكتور أحمد معمود صبحي: التصوف وإيجابياته وسلبياته،
    ط. عالم الفكر، الكويت.
  - **33. الأستاذ حامد صقر:** نور التحقيق، ط. دار التأليف بمصر، ١٣٦٩هـ.
  - ٥٤ الدكتور جميل صليبا: المعجم الصوفي، ط. دار الكتباب اللبناني، ١٩٨٧م.
  - 53. حسام الدين أبو الخير أحمد بن مصطفى بن خليل طاش كبرى زاده: ٩٦٢هـ، مفتاح السيعادة ومصباح السيادة، ط. الاستقلال الكبرى بمصر.
  - ٧٤ مصطفى بن محمد الصغير العروسي: إنتاج الأفكار القدسية في بيان معاني شرح الرسالة القشيرية، ط. بولاق، ١٢٩٠هـ.
  - ٨٤ الدكتور مصطفى عبد السرزاق ولوي ماسينون: الإسلام والتصوف، طددار الشعب، ١٩٧٩م.
  - ٩٤. الدكتور أبو العلا عفيفي: الملامتية والصوفية وأهل الفتوة،
    ط. عيسى البابي الحلبي، ١٣٦٤هـ.
    - ٥٠ الأستاذ عادل العوا: المذاهب الأخلافية، ط. بيروت.
  - ذهم الأستاذ أحمد توفيق عياد: التصوف الإسلامي، ط. الأنجلو المصرية، ١٩٧٠م.

٥٢ـ الأستاذ عبد القادر عيسى: حقائق عن التصوف، ط. مطبعة البلاغة، حلب، ١٣٩٠هـ.

# ٥٣ محمد بن محمد الفرالي:

- الكتور محمود حمدي العرفة ، تحقيق الدكتور محمود حمدي زقرة.
  - القسطاس المستقيم.
    - المنقذ من الهلاك.
      - العابدين.
- 08\_ الدكتور محمد غلاب: التنسك الإسلامي، ط. المجلس الأعلى للشئون الإسلامية.
- 00- الدكتور قاسم غنى: تاريخ التصوف في الإسلام، ط. النهضة المصرية، ١٩٧٠م.
- 3- الدكتور يحيى هاشم فرغسل: أصول التصوف في الإسلام، ط. الجيلاوي، ١٤٠٤هـ.
- ٥٧ عبد القادر القاشاني: شرح نصوص الحكم، ط. عيسى البابي الحلبي، ١٣٨٦هـ.
- ٥٨ أبو القاسم عبد الكريم بن هوزان القشيري: توفي سنة ٤٦٥هـ،
  الرسالة القشيرية، ط. القاهرة.
- 09- الدكتور جابر قميحة: المدخل إلى القيم الإسلامية، ط. دار الكتاب اللبناني، ١٤٠٤هـ.
- •٦- أحمد ناجي القيسي: كتاب فريد الدين العطار النيسابوري ومنطق الطير، ط. جامعة بغداد، ١٣٨٨هـ.

- 71 أبو بكر محمد بن إسحاق البخاري الكلاباذي: ٣٨٠هـ، التعرف لذهب أصول التصوف، ط. مصر، ١٩٦٠م.
- 17. الدكت ورزكي مبارك: التصوف الإسلامي في الأدب والأخلاق، ط. المكتبة العصرية، بيروت.
- 77. أبو عبد الله الحارث بن أسد المحاسبي: ٢٤٣هـ، العقل وفهم القرآن، ط. دار الكندى، بيروت، ١٩٧١م.

## ٦٤ الدكتور عبسد الحليسم محمسود:

- الكتب الحديثة. الشاذلية وإمامها أبو الحسن الشاذلي، ط. دار الكتب الحديثة.
  - الأنجلو المرية. الأنجلو المرية.
  - الفيلسوف السلم، ط. الأنجلو الصرية.

#### ٦٥ الدكتور محميد مصطفى:

- ♦ الرمزية عند محيي الدين بن عربي، رسالة دكتوراه بمكتبة الدكتور محمد مصطفى.
  - 🕏 علم التصوف، ط. دار السعادة بمصر، ١٤٠٣هـ.

### ٦٦. السيد محمود أبو الفضل المنوفي:

- ⊕ التمكين في شرح منازل السائرين، ط. دار نهضة مصر،
  ١٩٦٩م.
- ♦ جمـهرة الأولياء وأعـلام أهـل التصـوف، ط. الحلـبي
  القـاهرة، ١٩٦٧م.
- 77- الدكتورة عائشة يوسف المناعي: أبو حفص عمر السهروردي حياته وتصوفه، رسالة ماجستير، مكتبة كلية الدراسات الإسلامية بنات، جامعة الأزهر.

- ٦٨- الدكتور عسامر النجسار: التصوف النفسي، ط. دار المسارف بمصر، ١٤٠٥هـ.
- 79- الدكتور عبد الجيد النجار: العقل والسلوك في البنية الإسلامية، ط. تونس.
- ٧٠ على بن عثمان الجلابي الغزنوي: ٤٦٩هـ، كشف المحجوب، ط. القاهرة وبيروت.
- ابو إسماعيل عبد الله بن محمد الأنصاري الهروي: منازل
  السائرين إلى الله عز شانه، ط. الحلبي، ١٣٨١هـ.
  - ٧٢ أبو عبد الله اليافعي: نشر الحاسن الغالية، ط. الحلبي.